
44 

  
AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies 
Volume 13, Issue 2, October 2025 
Homepage: ejournal.badrussholeh.ac.id/index.php/Al-Hikmah 
 

 
p-ISSN: 2476-9037 
e-ISSN: xxxx-xxxx 
pp. 44-56 

 
 
 

 

 

EPISTEMOLOGI ISLAM RASIONAL HARUN NASUTION SEBAGAI 

PINTU AWAL MASUKNYA FILSAFAT ISLAM DI INDONESIA 
 
Muhammad Rizky Shorfana* 
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Indonesia 
*Corresponding author email: rizkyshorfana@gmail.com  

 
ABSTRAK 

Studi ini menganalisis epistemologi Islam rasional Harun Nasution sebagai pintu awal masuknya filsafat Islam 

di Indonesia. Menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka, penelitian ini menggambarkan 

bagaimana Harun Nasution mendialogkan akal dan wahyu dalam memahami ajaran Islam. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa Harun Nasution memandang akal dan wahyu sebagai dua entitas yang saling melengkapi, 

dengan wahyu membimbing akal dalam memahami realitas. Gagasannya yang mengadaptasi rasionalisme 

Mu’tazilah membuka ruang diskusi intelektual dalam konteks keislaman Indonesia, sekaligus mendorong 

pengintegrasian filsafat dalam kajian Islam di perguruan tinggi. Meskipun menghadapi resistensi dari kelompok 

konservatif, pemikiran Harun memberikan kontribusi signifikan dalam memperkenalkan paradigma rasional 

dalam studi Islam, menjembatani tradisi dan modernitas. Temuan ini menegaskan pentingnya filsafat sebagai 

alat untuk memperkaya pemahaman keagamaan yang inklusif dan relevan dengan tantangan zaman. 

Kata Kunci: Epistemologi, Islam, Indonesia, Harun Nasution 

ABSTRACT 

This study analyzes Harun Nasution's rational Islamic epistemology as the gateway to Islamic philosophy in 

Indonesia. Using a qualitative approach based on literature review, this study describes how Harun Nasution 

dialogues reason and revelation in understanding Islamic teachings. The results show that Harun Nasution 

views reason and revelation as two complementary entities, with revelation guiding reason in understanding 

reality. His ideas, which adapt Mu'tazilah rationalism, open up intellectual discussion in the context of 

Indonesian Islam, while encouraging the integration of philosophy into Islamic studies in higher education. 

Despite facing resistance from conservative groups, Harun's thinking has made a significant contribution to 

introducing a rational paradigm in Islamic studies, bridging tradition and modernity. These findings emphasize 

the importance of philosophy as a tool for enriching religious understanding that is inclusive and relevant to 

the challenges of the times. 

 

Keywords: Epistemology, Islamic, Indonesian, Harun Nasution 

How to cite: Shorfana, Muhammad Rizky. (2025). Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution sebagai Pintu Awal Masuknya 
Filsafat Islam di Indonesia. Al-Hikmah: Journal of Education and Islamic Studies, 13(2), 44-56. 

 

 

LATAR BELAKANG 

Harun Nasution merupakan salah seorang intelektual muslim yang memiliki gagasan 

besar dalam pembaharuan dunia Islam (Ngalimun & Rohmadi, 2021). Salah satu kontribusinya 

adalah berusaha untuk mendialogkan antara wahyu dan akal (Dhestiana, 2019). Menurutnya 

wahyu dan akal tidaklah saling berlawanan, melainkan antara satu dengan lainnya dapat saling 

melengkapi serta mengisi kekurangan satu sama lain (Amin, 2019). Karena upayanya tersebut, 

kemudian gagasan yang dikemukakan oleh Harun Nasution dikenal dengan “Pemikiran Islam 

Rasional” . Ia ingin menjelaskan mengenai kebenaran agama Islam, atau setidaknya ajaran-

ajaran agama Islam tidak bertentangan dengan pemikiran rasional (Amin, 2019). Baginya Islam 

yang berbasis rasionalitas, adalah kompatibel dengan berbagai pergantian zaman. karena itu, 



 

AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies  Volume 13, Issue 2, October 2025 

 

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ...  − 
Muhammad Rizky Shorfana 

 

45 

kajian ini berupaya menjelaskan bagaimana nalar epistemologi yang dibangun oleh Harun 

Nasution dalam gagasannya tersebut, serta mendeskripsikan pendapatnya mengenai sumber-

sumber filsafat Islam (Wardani, 2015). 

Sejauh ini kajian mengenai gagasan Harun Nasution telah banyak dikaji dalam berbagai 

perspektif. Pertama, Shuhaimi dalam karyanya yang berjudul “The Role of Intellect (al-‘Aql) in 

the Discourse of Harun Nasution”, kajian ini berfokus pada penekanan fungsi akal dalam 

memahami ajaran Islam pada pemikiran Harun Nasution (View of The Role of Intellect (Al-

`Aql) in the Discourse of Harun Nasution.Pdf, n.d.). Kedua, Amilah Awang dalam kajiannya 

yang berjudul “Between The Classical Mu’tazilites And Neo-Mu’tazilites: An Analysis of Harun 

Nasution’s Modern Islamic Thought In Indonesia”, kajian ini membahas tentang Harun 

Nasution yang menginterpretasikan pemikiran rasional Mutazilah dalam upaya mereformasi 

pemikiran Islam modern di Indonesia (A. A. A. Rahman, 2016). Ketiga, Ilham Tompunu dkk. 

Dalam kajiannya yang berjudul “Study Of Harun Nasution’s Thoughts On Renewal In Islam”, 

kajian ini berupaya mengonstruksi pemikiran Harun Nasution dalam aspek teologi Islam 

maupun peranannya dalam reformasi pendidikan Islam di Indonesia (Tompunu & Malli, n.d.). 

Berdasarkan hasil penelitian terdahulu di atas, penulis belum mendapati kajian yang membahas 

terkait dengan rancang bangun nalar epistemologi pemikiran Harun Nasution dan pengaruhnya 

terhadap masuknya filsafat dalam dunia Islam di Indonesia. 

Kajian ini bertujuan untuk menggali lebih dalam tentang rancang bangun nalar 

epistemologi pada pemikiran filsafat Islam Harun Nasution. Kajian ini juga akan 

mendeskripsikan pendapatnya mengenai sumber filsafat Islam baik yang internal maupun 

eksternal. Lebih jauh lagi, kajian ini akan menjawab tiga rumusan masalah dalam menyusun 

tulisan ini: pertama, mengenai latar belakang kehidupan Harun Nasution. Kedua, mengenai 

epistemologi pemikiran Harun Nasution. Ketiga, mengenai pengaruh pemikiran Harun 

Nasution terhadap masusknya filasat dalam dunia Islam Indonesia. Dengan demikian, kajian 

ini akan membahas terkait dengan sejarah singkat kehidupan dari Harun Nasution, epistemologi 

dalam pemikiran Harun Nasution, dan sumber sumber filsafat Islam menurut Harun Nasution. 

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution berupaya mendialogkan antara akal dan 

wahyu dalam permasalahan yang ada di Dunia Islam. Menurutnya antara akal dan wahyu 

tidaklah berlawanan dan memiliki peran masing-masing dalam Islam. Dengan penjelasan rasio, 

ajaran ajaran agama dapat kompatibel dalam menghadapi persoalan-persoalan yang muncul 

seiring berjalannya waktu. Sehubungan dengan itu, kajian ini menemukan bahwa gagasan 

epistemologi Islam rasional yang dibawa oleh Harun Nasution merupakan pintu awal masuknya 

filsafat dalam dunia Islam di Indonesia. Walaupun tidak sedikit pula yang menentang bahkan 

menolak pemikiran yang dibawa olehnya. 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menerapkan metode kualitatif, yaitu sebuah pendekatan yang bertujuan 

untuk mengeksplorasi objek penelitian seperti gagasan atau peristiwa tertentu guna 

menghasilkan deskripsi yang sistematis, faktual, dan mendalam mengenai fakta-fakta yang 

ditemukan serta keterkaitan antara gagasan atau peristiwa yang diselidiki (Barlian, 2019). 

Sistematis mengacu pada upaya peneliti dalam menyusun data yang diperoleh, baik melalui 

studi lapangan maupun studi pustaka, secara terstruktur dan logis (Achadah & Fadil, 2020). 

Aspek faktual dalam penelitian ini mencerminkan usaha peneliti untuk mengumpulkan data 



 

AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies  Volume 13, Issue 2, October 2025 

 

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ...  − 
Muhammad Rizky Shorfana 

 

46 

berdasarkan sumber primer maupun sekunder yang relevan dengan pemikiran Harun Nasution 

mengenai filsafat Islam (E. Y. Rahman, 2023). Sedangkan mendalam, mengindikasikan bahwa 

peneliti berfokus pada penyajian data yang autentik dan otoritatif, dengan mengacu pada 

sumber-sumber yang memiliki kredibilitas tinggi dan dapat dipertanggungjawabkan (Suaedi, 

2016). Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk menghasilkan uraian yang deskriptif, 

sistematis, faktual, dan mendalam sesuai dengan kaidah ilmiah.  

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan studi pustaka atau 

literature review. Menurut Sugiyono (2016), studi pustaka merupakan suatu proses kajian 

terhadap teori-teori dan referensi lainnya yang relevan dengan nilai, budaya, serta norma yang 

berkembang dalam konteks sosial yang sedang diteliti (Sugiono, 2016). Lebih lanjut, sumber 

data yang digunakan dalam penelitian ini meliputi berbagai literatur seperti buku, majalah, 

artikel, maupun jurnal penelitian yang berasal dari sumber pustaka yang terpercaya 

(Darmalaksana, 2009). Data yang diperoleh melalui studi pustaka ini diharapkan mampu 

memperkaya penelitian dengan memberikan penjelasan yang sistematis, terukur, faktual, dan 

mendalam. Dengan demikian, data yang disajikan secara deskriptif dapat 

dipertanggungjawabkan keabsahannya berdasarkan rujukan sumber yang digunakan. 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

1. Biografi Harun Nasution 

Harun Nasution merupakan seorang intelektual muslim, sekaligus tokoh pembaharu 

dalam pemikiran Islam di Indonesia. ia lahir di Pematang Siantar Sumatra Utara, pada 

tanggal 23 September 1919 (Irfan, 2018). Ia adalah anak ke empat dari lima bersaudara, 

yang lahir di keluarga yang memiliki latar belakang agama yang kuat. Ayahnya dan ibunya 

adalah tokoh agama yang cukup terkenal pada masa itu, di samping sebagai ulama, ayahnya 

juga bekerja sebagai pedagang untuk menghidupkan keluarga kecilnya tersebut (Arifin, 

2021). Sebenarnya pernikahan ayah dan ibunya tersebut ditentang oleh nilai adat yang 

berlaku, karena mereka masih satu marga. Sebagai konsekuensinya, ayah dan ibunya 

tersebut harus keluar dari kampung halamannya dan akhirnya pindah ke daerah Pematang 

Siantar, yang juga menjadi tempat lahirnya dari Harun Nasution dan ke empat saudaranya 

(Syakur, 2018). 

Harun Nasution menerima pendidikan agama dari ayah dan ibunya tersebut. Sebagai 

seorang ulama, ayahnya mengajarkan pada Harun berbagai pengetahuan agama, serta 

dibantu oleh ibunya yang juga seorang tokoh agama yang pernah tinggal di Makkah 

(Sahrawi, 2022). Harun pernah menceritakan tentang masa kecilnya, ia mengatakan bahwa: 

“di rumah aku belajar mengaji, dan belajar menulis Arab di sekolah (HIS). Meskipun 

sekolah umum, namun pelajaran menulis Arab diberikan, karena masyarakat pada waktu itu 

masih menggunakan tulisan Arab Melayu. Di rumah aku belajar mengaji sejak pukul empat 

hingga lima sore, karena di HIS aku tidak diajarkan itu. Seusai salat maghrib, aku mengaji 

Qur’an dengan suara keras hingga waktu isya tiba. Kalau masuk bulan puasa, aku bisa 

menamatkan Qur’an sampai tiga kali, karena bertadarus di masjid hingga pukul 12 malam. 

Setiap pagi aku bangun subuh untuk melaksanakan salat berjamaah” (Refleksi 

Pembaharuan Pemikiran Islam 70 Tahun Harun Nasution / Panitia Penerbitan Buku Dan 

Seminar 70 Tahun Prof. Dr. Harun Nasuiton, 1989). 



 

AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies  Volume 13, Issue 2, October 2025 

 

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ...  − 
Muhammad Rizky Shorfana 

 

47 

Dari yang diungkapkan Harun tersebut, menggambarkan bahwa waktu kecil 

kehidupan beragama Harun bersifat formalitas. Ia menjalankan doktrin-doktrin agama 

secara literal, seperti apa yang dikatakan oleh orang tuanya. Terlebih lagi, sikap beragama 

yang ditanamkan oleh ibu dan neneknya, yang terus mengingatkan bahwa Islam adalah 

Arab. Bahkan neneknya selalu menekankan agar Harun tidak belajar bahasa Belanda, sebab 

di akhirat kelak bahasa yang digunakan adalah bahasa Arab, dan Tuhan akan memasukkan 

ke neraka orang-orang yang menjawab pertanyaan-Nya dengan bahasa Ajam (Arifin, 2021). 

Kondisi kehidupan beragama Harun yang literalis mulai mendapatkan bandingan ketika ia 

menempuh pendidikan formal di sekolah. Ia menempuh sekolah umum (HIS), pada lembaga 

pendidikan ini Harun Nasution belajar berbagai pengetahuan umum seperti ilmu 

pengetahuan alam, sejarah, dan lainnya (Fauzan A’maludin A’lam, 2020). 

Setelah ia menamatkan pendidikan di Hollansch Inlandsche School (HIS), awalnya 

ia ingin melanjutkan pendidikannya di Meer Uitgebreid Lager Onderwijs (MULO). Akan 

tetapi, orang tuanya menginginkan Harun untuk melanjutkan pendidikan di sekolah agama 

(Wardani, 2015). Meskipun keberatan, akhirnya Harun tetap sekolah di lembaga pendidikan 

agama, yakni (MIK), walaupun awalnya ia keberatan, tapi ia mendapat kepuasan ketika 

belajar agama di MIK. Salah satu sebabnya adalah liberalisme pemikiran yang dijunjung 

tinggi. Seperti diperbolehkan memelihara anjing dan mulai berpikir kontekstual, serta 

mengaplikasikan pemikiran liberalnya dalam konteks kehidupan sehari-hari. Namun 

demikian, pemikirannya tersebut sangatlah berbeda dengan pemikiran keagamaan yang 

berkembang di lingkungan masyarakat, salah satunya adalah ayahnya. Sehingga tatkala 

Harun telah menamatkan sekolahnya, ayahnya meminta Harun untuk melanjutkan 

pendidikan ke Makkah. Hal tersebut dilakukan ayahnya, karena menganggap bahwa Harun 

telah “sesat” dan harus diluruskan kembali (Amin, 2019). 

Akhirnya ia menuruti perkataan orang tuanya untuk belajar di Makkah. Sewaktu di 

Makkah, Harun merasa suasana masyarakat tidak memiliki peradaban pendidikan yang 

sesuai dengan perkembangan zaman (Sahrawi, 2022). Kemudian setelah setahun berada di 

kota Makkah, pada tahun 1938 Harun memutuskan untuk pindah ke al-Azhar Mesir, dan 

memilih Fakultas Ushuluddin. Sejak mulai kuliah di al-Azhar, ia mulai terlibat dalam 

gerakan-gerakan politik. Ia bersama teman Indonesia lainnya melakukan berbagai upaya 

kampanye pembebasan Indonesia dari penjajahan Belanda. Mulai saat itu, ia bekerja pada 

pemerintahan, khususnya departemen Luar Negeri dan di kedutaan Indonesia luar negeri 

(Sahrawi, 2022). Namun karena perbedaan sikap politik dengan pemerintahan Soekarno, ia 

memutuskan keluar dari pekerjaannya di kedutaan Indonesia luar negeri dan melanjutkan 

studinya di Mesir pada tahun 1960 (Amin, 2019). 

Harun Nasution belajar di al-Dirasatal-Islamiyyah yang memiliki nuansa 

pengetahuan liberal seperti pada Institute for Islamic Studies di Eropa (Ashari, 2020). Di 

tempat baru tersebut ia belajar pengetahuan agama dan guru yang memiliki pengetahuan 

yang lebih rasional. Tetapi, menurutnya kekurangan dari lembaga pendidikannya itu adalah 

guru yang dihadirkannya sering kali tidak masuk kelas (Arifin, 2021). Karena itu, ia harus 

belajar sendiri di tempatnya tinggal dengan membaca buku berbahasa Inggris dan Belanda. 

Pada tahun 1961, Harun diundang oleh H. M. Rasyidi untuk belajar di McGill Kanada, di 

sana ia memperoleh pengalaman belajar agama yang memuaskan. Penekanan atas 

rasionalitas dan bebas berpikir yang diterapkan di McGill menjadikan Harun harus intens 



 

AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies  Volume 13, Issue 2, October 2025 

 

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ...  − 
Muhammad Rizky Shorfana 

 

48 

mempelajari agama Islam (Arifin, 2021). Sekitar tahun 1969, ia akhirnya kembali ke tanah 

air dan mengabdikan dirinya di IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta (Ngalimun & Rohmadi, 

2021). Dan pemikirannya dianggap sebagai pembaharu Islam di Indonesia, meskipun di lain 

sisi, banyak yang menganggap pemikirannya sesat. 

2. Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution 

Dalam epistemologi Islam, dikenal dua jenis sumber ilmu pengetahuan, yaitu ilmu 

yang bersumber dari wahyu, dan bersumber dari upaya manusia (rasio maupun pengalaman) 

(Alkhadafi, 2024). Atau juga disebut ilm al-hudhuri dan al-‘ilm al-hushuli al-irtisami 

(Wardani, 2015). Bagi Harun, keduanya sama-sama penting dan saling melengkapi. Akal 

mencari kebenaran dari bumi (realitas), sementara wahyu membimbing dari langit. Apabila 

akal sudah sempurna tentu wahyu tidak lagi diperlukan, sebaliknya jika wahyu sudah 

memadai, akal tidak perlu diciptakan. Supaya manusia mampu mendapatkan kebenaran 

yang sesungguhnya, Allah SWT menciptakan akal dan menurunkan wahyu kepada manusia 

(Asiva Noor Rachmayani, 2015). 

Dalam menguatkan argumentasinya terkait dengan legitimasi peranan akal dalam 

Islam. Ia menunjukkan bukti bahwa dalam al-Quran terdapat empat puluh sembilan ayat 

yang membicarakan pentingnya pendayagunaan akal. Artinya, akal pada hakikatnya 

memiliki peranan penting di dalam al-Quran, baik dari segi kedudukan, ataupun dalam 

kapasitasnya sebagai sarana untuk memahami hukum dan hikmah yang terkandung di 

dalamnya. Tanpa akal, menjadi sia-sia saja ketika Tuhan menurunkan agama yang 

merupakan tata aturan bagi kehidupan manusia, baik berupa akidah, syari’ah, maupun 

akhlak. Walaupun akal diberikan kebebasan, wahyu tetap memberi batasan-batasan 

terhadap akal agar patuh dan tunduk kepadanya (Amin, 2019).Kemudian yang menjadi 

permasalahan adalah bagaimana jika terjadi benturan di antara akal dan wahyu? Mengenai 

masalah ini, setidaknya terdapat tiga kelompok yang berbeda cara dalam menyikapinya; 

kelompok yang lebih mengedepankan akal, memadukan antara keduanya, serta sebagian 

lagi menolak penggunaan interpretasi akal atas kemutlakan wahyu. Dalam mendiskusikan 

permasalahan ini, ‘Abduh dapat diletakkan sebagai kelompok moderat. Dia berpendapat 

bahwa akal harus tunduk kepada wahyu. Dia berpendapat bahwa akal harus tunduk kepada 

wahyu, dengan keyakinan bahwa sesungguhnya yang dimaksudkan wahyu bukan seperti 

yang terlihat pada bagian luaran teks atau ayat. Untuk itu, akal mempunyai dia cara 

menyelesaikan problem tersebut. pertama adalah men-takwil-kannya agar sesuai akal. Atau 

menyerahkan makna sepenuhnya kepada Allah SWT. Kedua pendekatan tersebut memiliki 

kesamaan tujuan, yakni mendapatkan pemahaman orisinil dengan meyakini bahwa mustahil 

adanya tidak-sesuaian antara akal dan ayat. Kemudian menyerahkan sepenuhnya kepada 

Allah SWT, juga berdasarkan keyakinan dengan tidak mungkinnya Tuhan memerintahkan 

suatu perkara yang bertentangan dengan akal manusia (Dhestiana, 2019). 

Supaya lebih dalam memahami gagasan Harun Nasution mengenai keterkaitan antara 

akal dan wahyu. Akan dijabarkan secara detail sebagai berikut: 

a. Akal 

Term akal berasal dari bahasa Arab yakni ‘aql, memiliki berbagai arti yang di 

antara maknanya adalah menahan dan mengikat. Akal merupakan potensi atau daya 

dalam diri manusia yang berfungsi sebagai pengikat dan penahan agar tidak terjerumus 



 

AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies  Volume 13, Issue 2, October 2025 

 

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ...  − 
Muhammad Rizky Shorfana 

 

49 

dalam dosa dan kesalahan (Wahidin, 2015). Akal juga diartikan sebagai berpikir atau 

memahami, memberikan dalil dan argumentasi. Dengan potensi akal yang dimilikinya, 

manusia dapat melahirkan ilmu pengetahuan, tamadun, dan peradaban. Fungsi penting 

inilah yang menjadi identitas pembeda antara manusia dan selainnya (Amin, 2019). 

Berbeda dengan lainnya, Harun melihat definisi akal dari aspek yang lebih jauh yakni 

dengan mengajukan pertanyaan, apakah akal alat berpikir yang berpusat dikepala 

ataukah sama dengan kalbu yang bermuara di dada? Dalam hal ini, Harun lebih 

cenderung berpendapat bahwa pada mulanya, Islam menyamakan antara keduanya 

berdasarkan pembacaan Harun terhadap sejumlah ayat al-Qur’an, seperti pada Surah al-

Hajj: 46 dan Surah al-A’raf: 176 (Kemenag, 2019). Kedua ayat tersebut, dengan jelas 

menyatakan bahwa kalbu merupakan alat untuk berpikir. Menjadi pertanyaannya adalah 

apakah kalbu yang dimaksud pada ayat itu adalah jantung (zahir), ataukah sebentuk 

kalimat majas saja? 

Harun tidak menjelaskan hal itu secara terperinci, tetapi ia menyatakan bahwa 

pergeseran arti akal dalam pemikiran Islam setelah masuknya pengaruh dari filsafat 

Yunani. Akal yang selama ini dipahami sebagai daya berpikir yang muncul dari dada 

(qalb), beralih kepada akal (nous) yang berpusat di kepala. Pendapat itu, ia banyak 

mengutip dari buku “God and Man in the Qur’an”, sebuah karya tulis Izutsu (1914-

1993) yang merupakan gurunya di McGill University, Montreal, Kanada. Harun juga 

menjelaskan pengertian akal berdasarkan pemikiran filosof Islam, di mulai dari al-

Kindi, Ibnu Miskawaih, dan Ibnu Sina (Amin, 2019). 

b. Wahyu 

Sebagaimana dengan akal, istilah wahyu secara etimologi berasal dari bahasa 

Arab yang berarti isyarat, tulisan, suara dan pemberitahuan yang tersembunyi. 

Sedangkan terminologi, wahyu merupakan firman Allah SWT kepada para rasul dan 

nabi (Selsha Amalia, 2024). Konotasi wahyu sendiri merujuk pada al-Qur’an, yaitu 

perkataan Allah SWT melalui perantara Jibril kepada Nabi Muhammad SAW. Nabi 

sekaligus rasul penutup yang membawa petunjuk untuk kebahagiaan manusia di dunia 

dan di akhirat (Amin, 2019). Adapun proses terjadinya komunikasi antara Tuhan dengan 

para nabi seperti termaktub pada Quran Surah asy-Syura: 51 (Kemenag, 2019). Ayat 

tersebut, menjelaskan bahwa Allah SWT menyampaikan wahyu kepada para rasul 

menggunakan tiga metode, yaitu dengan membisikkan ke dalam jiwa seseorang 

(wahyu), dari balik tabir, juga dengan mengutus seseorang malaikat. Adapun firman 

Allah SWT yang disampaikan kepada rasul menggunakan metode ketiga, melalui 

malaikat Jibril (Asiva Noor Rachmayani, 2015). 

Hal ini juga disebutkan dalam Quran Surah asy-Syu’ara: 192-195, dari ayat 

tersebut juga, para ulama memiliki pendapat tersendiri mengenai arti dari wahyu. 

Misalnya Abduh, baginya wahyu adalah ilmu yang datang kepada diri seseorang dan 

diyakini berasal dari Allah, baik melalui lisan maupun tulisan. Akan tetapi, 

pertanyaannya adalah apakah semua orang bisa menerima wahyu? Abduh menjelaskan 

bahwa kemampuan akal dan jiwa setiap manusia berbeda sehingga hanya mereka yang 

memiliki keduanya secara sempurna, yang dapat menerimanya. Adapun pribadi yang 

memiliki kesempurnaan akan hal itu hanyalah para nabi dan rasul, sebab kecerdasan dan 

kemampuan mereka berada di atas manusia biasa (Amin, 2019) . 



 

AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies  Volume 13, Issue 2, October 2025 

 

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ...  − 
Muhammad Rizky Shorfana 

 

50 

c. Kekuatan Akal 

Hubungan antara akal dan wahyu merupakan diskursus penting dalam teologi 

Islam. Akal sebagai daya berpikir yang ada di dalam diri manusia berusaha keras untuk 

sampai kepada Tuhan. sementara wahyu sebagai pesan dari alam metafisika turun 

kepada manusia dengan keterangan keterangan tentang Tuhan dan rangkaian kewajiban 

manusia terhadap-Nya. Namun yang menjadi permasalahannya adalah sejauh mana 

kemampuan akal dapat memahami Tuhan dan perintah perintah-Nya (Amin, 2019). 

Selaras dengan itu, Harun pun mengajukan pertanyaan berantai terkait dengan hubungan 

akal dan wahyu. Pertama dapatkah akal mengetahui adanya Tuhan? jika iya, dapatkah 

akal mengetahui kewajiban berterima kasih kepada Tuhan? Dapatkah akal mengetahui 

hal yang baik dan apa yang jahat? Jika iya, dapatkah akal mengetahui bahwa wajib bagi 

manusia berbuat bak dan wajib baginya menjauhi larangannya? 

Menurut Harun, dalam memahami sejumlah pertanyaan di atas, sekurangnya 

hadir empat kelompok di dalam teologi Islam, Mu’tazilah, al-Maturidi Samarkand, al-

Maturidi Bukhara, dan Asy’ariyah (Nasution, 1986). Mu’tazilah, mereka menduduki 

akal pada posisi yang sangat tinggi sehingga mampu mengetahui seluruhnya; 

mengetahui dan kewajiban mengetahui Tuhan, baik dan buruk, dan kewajiban 

melakukan kebaikan dan menjauhi perbuatan buruk (A. A. A. Rahman, 2016). Al-

Ma’turidiah Samarkand, bagi kelompok ini akal hanya bisa mencapai tiga hal; 

mengetahui Tuhan, kewajiban mengetahui-Nya, serta baik dan buruk. Al-Maturidi 

Bukhara, menurut kelompok ini akal hanya mengetahui dua hal; mengetahui Tuhan 

serta baik dan buruk. Asy’ariyah, mengutip pendapatnya al-Baghdadi; akal dapat 

mengetahui keberadaan Tuhan, tapi tidak dapat mengetahui kewajiban berterima kasih 

kepada-Nya, sebab semua kewajiban itu hanya dapat diketahui lewat wahyu (Nasution, 

1986). 

d. Fungsi Wahyu 

Berdasarkan penjelasan sebelumnya, diketahui bahwa telah terjadi perbedaan 

pendapat di antara aliran-aliran dalam teologi Islam berkenaan kedudukan akal dan 

wahyu. Ada yang menganggap ada yang menganggap akal dapat melakukan empat 

prinsip hubungan antara manusia dengan Tuhan, ada yang di tengah-tengah, dan sangat 

bergantung pada wahyu. Meskipun begitu, yang menjadi permasalahannya adalah jika 

akal manusia dikatakan dapat mengetahui semua hal yang diperankan oleh wahyu, maka 

wahyu kehilangan fungsinya bagi manusia. Kalau wahyu tidak dibutuhkan, akan 

menjadi sia-sia nabi dan rasul yang diutus oleh Allah. Padahal saat eksistensi wahyu 

hadir di tengah kehidupan, maka secara otomatis wahyu yang ada menjadi pembeda 

antara para nabi dengan manusia pada umumnya (Nasution, 1986). Sebagaimana yang 

terdapat pada firman-Nya: (Q.S. al-Kahfi: 100), melalui wahyu, Allah memberikan 

informasi kepada para nabi dan rasul tentang berbagai hal, baik yang berkaitan dengan 

syariah, ibadah, sejarah umat terdahulu, peristiwa yang terjadi di masa depan, dan 

aspek-aspek ghaib (Kemenag, 2019). 

Dalam pandangan Mu’tazilah, yang seakan menolak campur tangan wahyu. 

Terkait pertanyaan di atas, bahwa wahyu memiliki dwi fungsi, yaitu sebagai sarana 

informasi sekaligus konfirmasi. Artinya wahyu berfungsi menguatkan apa yang 

diketahui oleh akal (confimation), dan memberi tahu apa yang tidak diketahui olehnya 



 

AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies  Volume 13, Issue 2, October 2025 

 

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ...  − 
Muhammad Rizky Shorfana 

 

51 

(infomation) (Amin, 2019). Selaras dengan itu, Ibn Hasim mengatakan bahwa perlunya 

wahyu dalam fungsinya sebagai penjelasan atas apa yang didapatkan manusia dengan 

pendayagunaan akalnya. Benar manusia mengetahui bahwa mereka harus berterima 

kasih pada Tuhan. Tetapi, tentang bagaimana mengungkapkan terima kasih yang 

disebut ibadah itu sesungguhnya hanya diketahui oleh wahyu (informasi Shalat; rukuk 

dan sujud, atawaf sewaktu ber-haji). Meskipun bagi kelompok ini, akal manusia secara 

umum dapat mengetahui mana yang baik dan buruk. Tetapi manusia akan kesulitan 

memastikan kebaikan dan kejahatan yang sesungguhnya. Manusia juga tidak dapat 

menerka secara pasti bagaimana balasan kebaikan dan kejahatan yang akan mereka 

terima. Pada wilayah inilah berfungsinya wahyu dan kerasulan untuk membantu 

manusia mendapatkan jawaban atas permasalahan yang rumit dijelaskan oleh akal 

(Asiva Noor Rachmayani, 2015). 

Sementara bagi aliran Asy’ari, akal sangatlah terbatas sehingga kedudukan 

wahyu dan rasul memainkan peranan utama. Keberadaannya sebagai sesuatu yang 

primer, bukan sekedar pelengkap. Abduh menyatakan bahwa kemampuan berpikir 

manusia adalah tidak sama dan memiliki keterbatasan. Sebagian mampu memahami 

rahasia Tuhan secara mendalam, namun tidak sedikit pula yang daya pikirnya begitu 

sederhana. Informasi yang dimiliki manusia terkait dengan eskatologi juga sangat 

terbatas. Wahyu juga berfungsi dalam menunjukkan kebenaran dan kebatilan, halal dan 

haram, serta perintah dan larangannya. Fakhr al-Razi juga berpendapat jika rasul 

haruslah manusia yang memiliki kemampuan intelektual, imajinasi, dan kekuatan 

tinggi. Dia adalah manusia sempurna yang dapat menyempurnakan orang lain. Di 

samping mumpuni untuk menyampaikan pesan dari langit untuk manusia di bumi 

dengan ragam intelektualnya, seorang rasul juga mampu meramalkan masa depan 

walaupun terjadinya sesudah kematiannya (Adryan & Santalia, 2022). 

Mengenai hubungan antara akal dan wahyu serta fungsinya, Harun 

menunjukkan keberpihakan kepada aliran Mu’tazilah dengan mendikotomikan 

keduanya, hal ini terlihat dari ungkapan Harun sebagai berikut: “sebagai kesimpulan 

dari uraian mengenai fungsi wahyu ini, dapat dikatakan bahwa wahyu mempunyai 

kedudukan terpenting dalam aliran Asy’ariyah dan fungsi terkecil dalam paham 

Mu’tazilah. Bertambah besar fungsi yang diberikan kepada wahyu dalam suatu aliran, 

bertambah kecil pula daya akal dalam suatu aliran, dan sebaliknya. Akal dalam upaya 

memperoleh pengetahuan, bertindak atas usaha dan daya sendiri dan demikian 

menggambarkan kemerdekaan dan kekuasaan manusia, karena wahyu diturunkan 

Tuhan untuk membantu manusia memperoleh pengetahuan-pengetahuan”. Uraian 

tersebut, menggambarkan bahwa Harun mendudukkan wahyu dan akal pada kutub yang 

berbeda, sehingga jika memakai satu, maka harus meninggalkan yang lainnya. Dengan 

kata lain, jika ingin rasional harus menggunakan sedikit wahyu, jika menggunakan 

banyak wahyu, maka bermakna irasional (Nasution, 1986). 

3. Pengaruh Harun Nasution dalam Masuknya Filsafat dalam Dunia Islam Indonesia 

Pada paruh pertama abad ke-20, umat Islam di Indonesia menunjukkan resistensi 

yang kuat terhadap filsafat. Filsafat sering kali dianggap sebagai cabang ilmu yang 

bertentangan dengan nilai-nilai Islam, karena akar rasionalismenya yang dinilai dapat 



 

AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies  Volume 13, Issue 2, October 2025 

 

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ...  − 
Muhammad Rizky Shorfana 

 

52 

menggoyahkan keyakinan. Pendidikan agama yang dominan pada masa itu cenderung 

konservatif dan literal, tanpa banyak memberikan ruang untuk dialog intelektual.Akibatnya, 

pemikiran kritis yang berbasis filsafat jarang mendapat tempat dalam diskursus keagamaan 

formal. Pandangan ini mempersempit pemahaman terhadap Islam sebagai agama yang 

sebenarnya mendukung penggunaan akal dalam memahami wahyu. Kekhawatiran terhadap 

filsafat sebagian besar muncul dari minimnya upaya untuk mendekati filsafat secara inklusif 

dalam kerangka Islam. Oleh karena itu, ada kebutuhan mendesak untuk memperkenalkan 

filsafat sebagai bagian dari pengayaan intelektual umat. Langkah ini menjadi awal penting 

dalam pembaruan pemikiran Islam di Indonesia. 

Di tengah arus pemikiran yang cenderung konservatif, Harun Nasution tampil 

sebagai tokoh yang memperkenalkan pendekatan rasional dalam memahami Islam. 

Baginya, Islam tidak hanya kompatibel dengan filsafat, tetapi juga mampu 

mendialogkannya dengan wahyu. Ia menekankan bahwa rasionalitas merupakan alat 

penting untuk menggali kedalaman ajaran Islam, bukan ancaman terhadap otoritas wahyu. 

Pemikiran Harun bertolak dari keyakinannya bahwa akal dan wahyu memiliki peran yang 

saling melengkapi dalam pencarian kebenaran. Hal ini memberikan landasan bagi 

munculnya diskusi intelektual yang lebih terbuka di kalangan umat Islam Indonesia. 

Sebagai seorang pembaharu, Harun berusaha menghadirkan pemahaman baru yang relevan 

dengan tantangan zaman tanpa meninggalkan akar teologis Islam. Pendekatan ini menjadi 

awal dari upaya pembaruan yang lebih luas dalam pemikiran Islam di Indonesia (Nasution, 

1986). 

Pemikiran rasional Harun Nasution menjadi titik awal masuknya filsafat Islam ke 

ranah akademik di Indonesia. Melalui gagasan-gagasannya, ia membuka peluang baru bagi 

filsafat untuk menjadi bagian integral dari kajian Islam di institusi pendidikan tinggi. Harun 

percaya bahwa akal bukan hanya pelengkap wahyu, tetapi instrumen untuk memperkuat 

pemahaman terhadap kebenaran. Dengan mengedepankan harmoni antara akal dan wahyu, 

ia menjembatani kesenjangan antara tradisi dan modernitas. Pemikiran ini menarik 

perhatian para intelektual muda yang mencari cara untuk memahami Islam secara lebih 

kontekstual dan rasional. Harun juga menekankan pentingnya memahami sejarah 

perkembangan filsafat Islam yang berakar pada tradisi pemikiran Yunani dan peradaban 

Islam klasik. Melalui pendekatan tersebut, ia berhasil memosisikan filsafat sebagai elemen 

penting dalam memperkaya wacana keislaman di Indonesia (Hidayat, 2015). 

Inspirasi dari pemikiran Mu’tazilah menjadi salah satu pijakan utama Harun Nasution 

dalam membangun kerangka epistemologinya. Ia mengadaptasi elemen-elemen 

rasionalisme Mu’tazilah untuk menjawab tantangan modern dengan tetap berpegang pada 

nilai-nilai Islam. Bagi Harun, pendekatan rasional ini memungkinkan reinterpretasi 

berbagai ajaran Islam dalam konteks yang lebih relevan dengan kebutuhan zaman. 

Pendekatan ini juga menjadi landasan untuk meneguhkan ajaran Islam sebagai agama yang 

mendorong dialog antara akal dan wahyu. Namun, ia tidak serta merta meniru pola pikir 

Mu’tazilah, melainkan mengadaptasinya untuk menjawab persoalan persoalan 

kontemporer. Dengan cara ini, Harun memperluas cakrawala berpikir umat Islam Indonesia 

dalam memahami hubungan antara agama dan ilmu pengetahuan. Hasilnya adalah diskursus 

yang lebih dinamis dan inklusif, yang sebelumnya jarang terjadi dalam tradisi pemikiran 

Islam lokal (Yusuf, 2024). 



 

AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies  Volume 13, Issue 2, October 2025 

 

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ...  − 
Muhammad Rizky Shorfana 

 

53 

Meski demikian, Harun Nasution juga menghadapi kritik dari kelompok konservatif 

yang merasa bahwa gagasannya terlalu liberal. Bagi mereka, pendekatan rasional Harun 

dianggap berisiko mengurangi otoritas wahyu sebagai sumber utama dalam Islam. Namun, 

Harun berargumen bahwa dialog antara akal dan wahyu justru memperkaya pemahaman 

keagamaan tanpa mengorbankan nilai-nilai teologis. Ia percaya bahwa Islam yang inklusif 

terhadap filsafat dapat menjawab tantangan intelektual modern tanpa kehilangan esensinya. 

Pemikiran ini memicu polemik yang sekaligus menjadi pemacu bagi diskusi intelektual 

yang lebih mendalam di kalangan akademisi Muslim. Meskipun penuh kontroversi, gagasan 

Harun berhasil menciptakan ruang baru bagi filsafat dalam konteks keislaman di Indonesia. 

Hal ini menegaskan bahwa filsafat memiliki peran strategis dalam membangun tradisi 

intelektual yang kuat (Mukhlis, 2020). 

Salah satu kontribusi besar Harun Nasution adalah mengintegrasikan filsafat Islam 

ke dalam kurikulum pendidikan tinggi Islam di Indonesia. Sebagai akademisi di IAIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta, ia memperkenalkan pendekatan rasional dalam kajian keislaman yang 

sebelumnya didominasi oleh pandangan tekstual. Harun percaya bahwa pendidikan adalah 

kunci untuk mengubah pola pikir umat Islam agar lebih terbuka terhadap pemikiran kritis. 

Melalui langkah ini, ia menciptakan generasi intelektual yang mampu memahami Islam 

secara lebih mendalam dan relevan dengan dinamika zaman. Pendekatan ini juga 

mendorong penguatan tradisi akademik yang mengutamakan dialog antara ilmu 

pengetahuan dan keimanan. Dengan cara ini, Harun tidak hanya mengubah wajah 

pendidikan Islam tetapi juga memengaruhi cara pandang umat terhadap filsafat. Usahanya 

menjadi tonggak penting dalam transformasi intelektual Islam di Indonesia (Hidayat, 2015). 

Pemikiran Harun Nasution tentang filsafat Islam mencerminkan semangat 

pembaruan yang inklusif dan adaptif. Ia menunjukkan bahwa filsafat dapat berfungsi 

sebagai alat untuk memperkuat keimanan sekaligus menjawab tantangan intelektual 

modern. Melalui epistemologi rasionalnya, Harun membuka jalan bagi transformasi 

pemikiran Islam yang relevan dengan perkembangan zaman. Gagasan-gagasannya terus 

menjadi inspirasi bagi generasi intelektual Muslim di Indonesia untuk menjelajahi potensi 

filsafat dalam konteks keislaman. Pemikirannya tidak hanya menjadi penanda era baru 

dalam pendidikan Islam tetapi juga memperkuat tradisi intelektual yang berakar pada 

harmoni antara akal dan wahyu. Dengan pendekatan ini, Harun Nasution telah memberikan 

kontribusi yang tak ternilai bagi perkembangan filsafat Islam di Indonesia. Warisannya 

tetap hidup dalam berbagai diskursus keislaman yang mencari keseimbangan antara tradisi 

dan modernitas. 

KESIMPULAN 

Kajian ini menemukan bahwa epistemologi Islam rasional Harun Nasution telah 

membuka pintu awal masuknya filsafat Islam di Indonesia, melalui upayanya mendialogkan 

akal dan wahyu. Harun menegaskan bahwa akal dan wahyu adalah dua elemen yang saling 

melengkapi, di mana akal membantu memahami realitas, sedangkan wahyu memberikan 

panduan normatif. Pendekatan ini menawarkan solusi atas kebuntuan teologis yang sering 

terjadi antara pandangan tradisional dan kebutuhan modernitas. Dengan membangun paradigma 

yang menjadikan filsafat sebagai alat untuk memahami Islam secara lebih rasional, Harun 

berhasil mengubah pola pikir keagamaan yang sebelumnya didominasi pendekatan konservatif. 



 

AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies  Volume 13, Issue 2, October 2025 

 

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ...  − 
Muhammad Rizky Shorfana 

 

54 

Gagasan-gagasan ini memperlihatkan relevansi filsafat Islam dalam menjawab tantangan 

intelektual kontemporer. Temuan ini menunjukkan bahwa pemikiran Harun tidak hanya 

mendekonstruksi narasi lama tetapi juga membangun fondasi baru dalam kajian Islam di 

Indonesia. 

Kontribusi utama kajian ini terletak pada pengaruh Harun Nasution sebagai tokoh 

pembaharu yang membawa filsafat Islam ke dalam ranah keilmuan formal di Indonesia. Melalui 

gagasan rasionalitas yang mendalam, Harun memperkenalkan filsafat sebagai pendekatan yang 

relevan dan kompatibel dengan ajaran Islam. Ia berhasil menjembatani kesenjangan antara 

tradisi konservatif dan modernitas intelektual melalui integrasi filsafat dalam pendidikan tinggi 

Islam. Dengan cara ini, filsafat tidak hanya menjadi alat analisis kritis tetapi juga sarana untuk 

memperkaya pemahaman keagamaan. Pendekatan Harun memberikan pijakan awal bagi 

terciptanya generasi intelektual yang mampu berdialog dengan tantangan zaman. Kajian ini 

menguatkan posisi filsafat sebagai elemen penting dalam pengembangan diskursus keislaman 

yang lebih inklusif dan dinamis di Indonesia. 

Sementara itu, kajian ini memiliki keterbatasan dalam menelusuri lebih jauh dinamika 

penerimaan gagasan Harun di kalangan masyarakat luas. Studi ini masih terbatas pada analisis 

teoretis tanpa dukungan data empiris yang komprehensif mengenai implementasi pemikiran 

Harun dalam praktik pendidikan dan kehidupan beragama. Selain itu, meskipun kajian ini 

menunjukkan relevansi filsafat Islam dalam konteks kontemporer, diperlukan penelitian 

lanjutan untuk mengeksplorasi lebih dalam interaksi antara rasionalitas dan nilai-nilai 

tradisional dalam berbagai konteks sosial-keagamaan. Keterbatasan ini diharapkan dapat 

menjadi pemacu bagi studi lanjutan yang lebih mendalam dan sistematis. Dengan demikian, 

pemikiran Harun Nasution tetap menjadi referensi penting dalam memahami transformasi 

intelektual Islam di Indonesia. 

DAFTAR PUSTAKA 

Achadah, A., & Fadil, M. (2020). Filsafat Ilmu: Pertautan Aktivitas Ilmiah, Metode Ilmiah dan 

Pengetahuan Sistematis. Jurnal Pendidikan Islam, 

http://journal.unipdu.ac.id:8080/index.php/jpi/article/view/2123 4(1 Juni), 131–141. 

Adryan, M., & Santalia, I. (2022). Aliran Asy’ariyah: Sebuah Kajian Historis Pengaruh Aliran 

Serta Pokok Teologinya. Innovative: Journal Of Social Science Research, 2(1), 754–759. 

https://doi.org/10.31004/innovative.v2i1.4846 

Alkhadafi, R. (2024). Epistemologi Filsafat Islam. JMPI: Jurnal Manajemen, Pendidikan dan 

Pemikiran Islam,  2(1).. https://journal.as salafiyah.id/index.php/jmpi 

Amin, S. (2019). Islam di tinjau dari Berbagai Aspeknya (p. 306). 

Arifin, M. (2021). Teologi Rasional Perspektif Pemikiran Harun Nasution. In Angewandte 

Chemie International Edition, 6(11), 951–952. (Vol. 13, Issue April). 

Ashari, S. (2020). Teologi Islam Persepektif Harun Nasution. An-Nur Jurnal Studi Islam, 10(1), 

73–96. 

Asiva Noor Rachmayani. (2015). AKAL DAN WAHYU. 6. 

Barlian, E. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif & Kuantitatif. Sustainability (Switzerland), 

11(1), http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng 

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.



 

AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies  Volume 13, Issue 2, October 2025 

 

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ...  − 
Muhammad Rizky Shorfana 

 

55 

06. 

005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNG

AN _TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI 

Darmalaksana, W. (2009). Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka dan Studi Lapangan. 
MidSens’09 - International Workshop on Middleware Tools, Services and Run-Time 

Support for Sensor Networks, Co-Located with the 10th ACM/IFIP/USENIX International 

Middleware Conference, 1–6. https://doi.org/10.1145/1658192.1658193  

Dhestiana, N. (2019). Kedudukan Akal & Wahyu Perspektif M. Abduh Dan Harun Nasution. 

Jurnal Ajian Keislaman Dan Pendidikan, 10(1), 29. 

Fauzan A’maludin A’lam. (2020, December 11). Biografi Prof. Dr. Harun Nasution: Pembawa 

Gagasan Rasionalisme ala Muktazilah di IAIN. 

https://bincangsyariah.com/khazanah/biografi-prof-dr-harun-nasution-pembawa-gagasan 

rasionalisme-ala-muktazilah-di-iain/ 

Hidayat, M. H. (2015). HARUN NASUTION DAN PEMBAHARUAN PEMIKIRAN 

PENDIDIKAN ISLAM. Tadris, 10(1). 

Irfan, M. (2018). Paradigma Islam Rasional Harun Nasution: Membumikan Teologi 

Kerukunan. Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama (Jisa), 1(2), 103. 

https://doi.org/10.30829/jisa.v1i2.5434 

Kemenag. (2019). AlQuran Kemenag Edisi Penyempurnaan-2019 (2019th ed.). Kemenag. 

Mukhlis, M. (2020). Kritik Konsep Pembaharuan Islam Harun Nasution dalam Islam di Tinjau 

dari Berbagai Aspeknya. Jurnal Mahasantri, 1(1), 48–78. 

Nasution, H. (1986). Akal dan wahyu dalam islam. UI Press. 

Ngalimun, N., & Rohmadi, Y. (2021). Harun Nasution: Sebuah Pemikiran Pendidikan Dan 

Relevansinya Dengan Dunia Pendidikan Kontemporer. Jurnal Terapung: Ilmu - Ilmu 

Sosial, 3(2), 55. https://doi.org/10.31602/jt.v3i2.6016 

Rahman, A. A. A. (2016). BETWEEN THE CLASSICAL MU’TAZILITES AND NEO 

MU’TAZILITES: AN ANALYSIS OF HARUN NASUTION’S MODERN ISLAMIC 

THOUGHT IN INDONESIA. Journal GEEJ, 7(2), 1–23. 

http://www.joi.isoss.net/PDFs/Vol 7-no-2-2021/03_J_ISOSS_7_2.pdf 

Rahman, E. Y. (2023). Sejarah Dan Filosofi Nilai Tari Kabasaran Minahasa. Journal of Islamic 

History And Civilization, (2), 1–15. 

Refleksi pembaharuan pemikiran Islam 70 tahun Harun Nasution / Panitia penerbitan buku dan 

seminar 70 tahun Prof. Dr. Harun Nasuiton (Cet. 1.). (1989). Jakarta: Lembaga Studi 

Agama dan Filsafat, 1989. 

Sahrawi. (2022). Implementasi Pemikiran Harun Nasution. Jurnal Pendidikan Islam, 20(1), 25 

40. 

Selsha Amalia, S. J. P. (2024). Al- Qur ’ an Sebagai Wahyu Allah , Pengertian Dan Proses 

Turunnya Wahyu Allah. Jurnal Penelitian Pendidikan Indonesia, 1(2), 152–158. 

Suaedi. (2016). Filsafat, Ilmu dan Filsafat Ilmu. 978–979. 

Sugiono. (2016). Metode Penelitian Kuantitatif Kualitataif dan Kombinasi (Mixed Methods). 

Alfabeta. 

Syakur, A. (2018). Polemik Harun Nasution Dan H.M. Rasjidi Dalam Mistisisme Islam. ULUL 

ALBAB Jurnal Studi Islam, 19(2), 343–363. https://doi.org/10.18860/ua.v19i2.5530 



 

AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies  Volume 13, Issue 2, October 2025 

 

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ...  − 
Muhammad Rizky Shorfana 

 

56 

Tompunu, I., & Malli, R. (n.d.). STUDY OF HARUN NASUTION ’ S. 259, 36–58. 

View of The Role of Intellect (Al-`Aql) in the Discourse of Harun Nasution.pdf. (n.d.). 

Wahidin, A. (2015). Wahyu Dan Akal Dalam Perspektif Al-Qur ` an. Journal Al Tadabbur: 

Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir, 2(2), 262–291. 

Wardani, M. Z. A. &. (2015). Dinamika Kajian Filsafat Islam di Indonesia. 6. 

Yusuf, S. (2024). Rational Thinking Of Harun Nasution: The Renewal Of Islamic Moral 

Education In Indonesia. Qolamuna: Jurnal Studi Islam, 10(01), 1–12.  

https://doi.org/10.55120/qolamuna.v10i01.1755  

  


