AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies p-ISSN: 2476-9037
Volume 13, Issue 2, October 2025 e-ISSN: xxxx-xXXX
Homepage: ejournal.badrussholeh.ac.id/index.php/Al-Hikmah pp. 44-56

EPISTEMOLOGI ISLAM RASIONAL HARUN NASUTION SEBAGAI
PINTU AWAL MASUKNYA FILSAFAT ISLAM DI INDONESIA

Muhammad Rizky Shorfana*
Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Indonesia
*Corresponding anthor email: rizkyshorfana(@gmail.com

ABSTRAK

Studi ini menganalisis epistemologi Islam rasional Harun Nasution sebagai pintu awal masuknya filsafat Islam
di Indonesia. Menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka, penelitian ini menggambarkan
bagaimana Harun Nasution mendialogkan akal dan wahyu dalam memahami ajaran Islam. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Harun Nasution memandang akal dan wahyu sebagai dua entitas yang saling melengkapi,
dengan wahyu membimbing akal dalam memahami realitas. Gagasannya yang mengadaptasi rasionalisme
Mu’tazilah membuka ruang diskusi intelektual dalam konteks keislaman Indonesia, sekaligus mendorong
pengintegrasian filsafat dalam kajian Islam di perguruan tinggi. Meskipun menghadapi resistensi dari kelompok
konservatif, pemikiran Harun memberikan kontribusi signifikan dalam memperkenalkan paradigma rasional
dalam studi Islam, menjembatani tradisi dan modernitas. Temuan ini menegaskan pentingnya filsafat sebagai
alat untuk memperkaya pemahaman keagamaan yang inklusif dan relevan dengan tantangan zaman.

Kata Kunci: Epistemologi, Islam, Indonesia, Harun Nasution
ABSTRACT

This study analyzes Harun Nasution's rational Islamic epistemology as the gateway to Islamic philosophy in
Indonesia. Using a qualitative approach based on literature review, this study describes how Harun Nasution
dialogues reason and revelation in understanding Islamic teachings. The results show that Harun Nasution
views reason and revelation as two complementary entities, with revelation guiding reason in understanding
reality. His ideas, which adapt Mu'tazilah rationalism, open up intellectual discussion in the context of
Indonesian Islam, while encouraging the integration of philosophy into Islamic studies in higher education.
Despite facing resistance from conservative groups, Harun's thinking has made a significant contribution to
introducing a rational paradigm in Islamic studies, bridging tradition and modernity. These findings emphasize
the importance of philosophy as a tool for enriching religious understanding that is inclusive and relevant to
the challenges of the times.

Keywords: Epistemology, Islamic, Indonesian, Harun Nasution

How to cite: Shorfana, Muhammad Rizky. (2025). Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution sebagai Pintu Awal Masuknya
Filsafat Islam di Indonesia. Al-Hikmah: Journal of Education and Islamic Studies, 13(2), 44-56.

LATAR BELAKANG

Harun Nasution merupakan salah seorang intelektual muslim yang memiliki gagasan
besar dalam pembaharuan dunia Islam (Ngalimun & Rohmadi, 2021). Salah satu kontribusinya
adalah berusaha untuk mendialogkan antara wahyu dan akal (Dhestiana, 2019). Menurutnya
wahyu dan akal tidaklah saling berlawanan, melainkan antara satu dengan lainnya dapat saling
melengkapi serta mengisi kekurangan satu sama lain (Amin, 2019). Karena upayanya tersebut,
kemudian gagasan yang dikemukakan oleh Harun Nasution dikenal dengan “Pemikiran Islam
Rasional” . Ia ingin menjelaskan mengenai kebenaran agama Islam, atau setidaknya ajaran-
ajaran agama Islam tidak bertentangan dengan pemikiran rasional (Amin, 2019). Baginya Islam
yang berbasis rasionalitas, adalah kompatibel dengan berbagai pergantian zaman. karena itu,

44



AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies Volume 13, Issue 2, October 2025

kajian ini berupaya menjelaskan bagaimana nalar epistemologi yang dibangun oleh Harun
Nasution dalam gagasannya tersebut, serta mendeskripsikan pendapatnya mengenai sumber-
sumber filsafat Islam (Wardani, 2015).

Sejauh ini kajian mengenai gagasan Harun Nasution telah banyak dikaji dalam berbagai
perspektif. Pertama, Shuhaimi dalam karyanya yang berjudul “The Role of Intellect (al- ‘4ql) in
the Discourse of Harun Nasution”, kajian ini berfokus pada penekanan fungsi akal dalam
memahami ajaran Islam pada pemikiran Harun Nasution (View of The Role of Intellect (Al-
"Aqgl) in the Discourse of Harun Nasution.Pdf, n.d.). Kedua, Amilah Awang dalam kajiannya
yang berjudul “Between The Classical Mu 'tazilites And Neo-Mu 'tazilites: An Analysis of Harun
Nasution’s Modern Islamic Thought In Indonesia”, kajian ini membahas tentang Harun
Nasution yang menginterpretasikan pemikiran rasional Mutazilah dalam upaya mereformasi
pemikiran Islam modern di Indonesia (A. A. A. Rahman, 2016). Ketiga, Ilham Tompunu dkk.
Dalam kajiannya yang berjudul “Study Of Harun Nasution’s Thoughts On Renewal In Islam”,
kajian ini berupaya mengonstruksi pemikiran Harun Nasution dalam aspek teologi Islam
maupun peranannya dalam reformasi pendidikan Islam di Indonesia (Tompunu & Malli, n.d.).
Berdasarkan hasil penelitian terdahulu di atas, penulis belum mendapati kajian yang membahas
terkait dengan rancang bangun nalar epistemologi pemikiran Harun Nasution dan pengaruhnya
terhadap masuknya filsafat dalam dunia Islam di Indonesia.

Kajian ini bertujuan untuk menggali lebih dalam tentang rancang bangun nalar
epistemologi pada pemikiran filsafat Islam Harun Nasution. Kajian ini juga akan
mendeskripsikan pendapatnya mengenai sumber filsafat Islam baik yang internal maupun
eksternal. Lebih jauh lagi, kajian ini akan menjawab tiga rumusan masalah dalam menyusun
tulisan ini: pertama, mengenai latar belakang kehidupan Harun Nasution. Kedua, mengenai
epistemologi pemikiran Harun Nasution. Ketiga, mengenai pengaruh pemikiran Harun
Nasution terhadap masusknya filasat dalam dunia Islam Indonesia. Dengan demikian, kajian
ini akan membahas terkait dengan sejarah singkat kehidupan dari Harun Nasution, epistemologi
dalam pemikiran Harun Nasution, dan sumber sumber filsafat Islam menurut Harun Nasution.

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution berupaya mendialogkan antara akal dan
wahyu dalam permasalahan yang ada di Dunia Islam. Menurutnya antara akal dan wahyu
tidaklah berlawanan dan memiliki peran masing-masing dalam Islam. Dengan penjelasan rasio,
ajaran ajaran agama dapat kompatibel dalam menghadapi persoalan-persoalan yang muncul
seiring berjalannya waktu. Sehubungan dengan itu, kajian ini menemukan bahwa gagasan
epistemologi Islam rasional yang dibawa oleh Harun Nasution merupakan pintu awal masuknya
filsafat dalam dunia Islam di Indonesia. Walaupun tidak sedikit pula yang menentang bahkan
menolak pemikiran yang dibawa olehnya.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menerapkan metode kualitatif, yaitu sebuah pendekatan yang bertujuan
untuk mengeksplorasi objek penelitian seperti gagasan atau peristiwa tertentu guna
menghasilkan deskripsi yang sistematis, faktual, dan mendalam mengenai fakta-fakta yang
ditemukan serta keterkaitan antara gagasan atau peristiwa yang diselidiki (Barlian, 2019).
Sistematis mengacu pada upaya peneliti dalam menyusun data yang diperoleh, baik melalui
studi lapangan maupun studi pustaka, secara terstruktur dan logis (Achadah & Fadil, 2020).
Aspek faktual dalam penelitian ini mencerminkan usaha peneliti untuk mengumpulkan data

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ... — 45
Muhammad Rizky Shorfana



AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies Volume 13, Issue 2, October 2025

berdasarkan sumber primer maupun sekunder yang relevan dengan pemikiran Harun Nasution
mengenai filsafat Islam (E. Y. Rahman, 2023). Sedangkan mendalam, mengindikasikan bahwa
peneliti berfokus pada penyajian data yang autentik dan otoritatif, dengan mengacu pada
sumber-sumber yang memiliki kredibilitas tinggi dan dapat dipertanggungjawabkan (Suaedi,
2016). Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk menghasilkan uraian yang deskriptif,
sistematis, faktual, dan mendalam sesuai dengan kaidah ilmiah.

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan studi pustaka atau
literature review. Menurut Sugiyono (2016), studi pustaka merupakan suatu proses kajian
terhadap teori-teori dan referensi lainnya yang relevan dengan nilai, budaya, serta norma yang
berkembang dalam konteks sosial yang sedang diteliti (Sugiono, 2016). Lebih lanjut, sumber
data yang digunakan dalam penelitian ini meliputi berbagai literatur seperti buku, majalah,
artikel, maupun jurnal penelitian yang berasal dari sumber pustaka yang terpercaya
(Darmalaksana, 2009). Data yang diperoleh melalui studi pustaka ini diharapkan mampu
memperkaya penelitian dengan memberikan penjelasan yang sistematis, terukur, faktual, dan
mendalam. Dengan demikian, data yang disajikan secara deskriptif dapat
dipertanggungjawabkan keabsahannya berdasarkan rujukan sumber yang digunakan.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

1. Biografi Harun Nasution

Harun Nasution merupakan seorang intelektual muslim, sekaligus tokoh pembaharu
dalam pemikiran Islam di Indonesia. ia lahir di Pematang Siantar Sumatra Utara, pada
tanggal 23 September 1919 (Irfan, 2018). la adalah anak ke empat dari lima bersaudara,
yang lahir di keluarga yang memiliki latar belakang agama yang kuat. Ayahnya dan ibunya
adalah tokoh agama yang cukup terkenal pada masa itu, di samping sebagai ulama, ayahnya
juga bekerja sebagai pedagang untuk menghidupkan keluarga kecilnya tersebut (Arifin,
2021). Sebenarnya pernikahan ayah dan ibunya tersebut ditentang oleh nilai adat yang
berlaku, karena mereka masih satu marga. Sebagai konsekuensinya, ayah dan ibunya
tersebut harus keluar dari kampung halamannya dan akhirnya pindah ke daerah Pematang
Siantar, yang juga menjadi tempat lahirnya dari Harun Nasution dan ke empat saudaranya
(Syakur, 2018).

Harun Nasution menerima pendidikan agama dari ayah dan ibunya tersebut. Sebagai
seorang ulama, ayahnya mengajarkan pada Harun berbagai pengetahuan agama, serta
dibantu oleh ibunya yang juga seorang tokoh agama yang pernah tinggal di Makkah
(Sahrawi, 2022). Harun pernah menceritakan tentang masa kecilnya, ia mengatakan bahwa:
“di rumah aku belajar mengaji, dan belajar menulis Arab di sekolah (HIS). Meskipun
sekolah umum, namun pelajaran menulis Arab diberikan, karena masyarakat pada waktu itu
masih menggunakan tulisan Arab Melayu. Di rumah aku belajar mengaji sejak pukul empat
hingga lima sore, karena di HIS aku tidak diajarkan itu. Seusai salat maghrib, aku mengaji
Qur’an dengan suara keras hingga waktu isya tiba. Kalau masuk bulan puasa, aku bisa
menamatkan Qur’an sampai tiga kali, karena bertadarus di masjid hingga pukul 12 malam.
Setiap pagi aku bangun subuh untuk melaksanakan salat berjamaah” (Refleksi
Pembaharuan Pemikiran Islam 70 Tahun Harun Nasution / Panitia Penerbitan Buku Dan
Seminar 70 Tahun Prof. Dr. Harun Nasuiton, 1989).

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ... — 46
Muhammad Rizky Shorfana



AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies Volume 13, Issue 2, October 2025

Dari yang diungkapkan Harun tersebut, menggambarkan bahwa waktu kecil
kehidupan beragama Harun bersifat formalitas. la menjalankan doktrin-doktrin agama
secara literal, seperti apa yang dikatakan oleh orang tuanya. Terlebih lagi, sikap beragama
yang ditanamkan oleh ibu dan neneknya, yang terus mengingatkan bahwa Islam adalah
Arab. Bahkan neneknya selalu menekankan agar Harun tidak belajar bahasa Belanda, sebab
di akhirat kelak bahasa yang digunakan adalah bahasa Arab, dan Tuhan akan memasukkan
ke neraka orang-orang yang menjawab pertanyaan-Nya dengan bahasa Ajam (Arifin, 2021).
Kondisi kehidupan beragama Harun yang literalis mulai mendapatkan bandingan ketika ia
menempuh pendidikan formal di sekolah. la menempuh sekolah umum (HIS), pada lembaga
pendidikan ini Harun Nasution belajar berbagai pengetahuan umum seperti ilmu
pengetahuan alam, sejarah, dan lainnya (Fauzan A’maludin A’lam, 2020).

Setelah ia menamatkan pendidikan di Hollansch Inlandsche School (HIS), awalnya
ia ingin melanjutkan pendidikannya di Meer Uitgebreid Lager Onderwijs (MULO). Akan
tetapi, orang tuanya menginginkan Harun untuk melanjutkan pendidikan di sekolah agama
(Wardani, 2015). Meskipun keberatan, akhirnya Harun tetap sekolah di lembaga pendidikan
agama, yakni (MIK), walaupun awalnya ia keberatan, tapi ia mendapat kepuasan ketika
belajar agama di MIK. Salah satu sebabnya adalah liberalisme pemikiran yang dijunjung
tinggi. Seperti diperbolehkan memelihara anjing dan mulai berpikir kontekstual, serta
mengaplikasikan pemikiran liberalnya dalam konteks kehidupan sehari-hari. Namun
demikian, pemikirannya tersebut sangatlah berbeda dengan pemikiran keagamaan yang
berkembang di lingkungan masyarakat, salah satunya adalah ayahnya. Sehingga tatkala
Harun telah menamatkan sekolahnya, ayahnya meminta Harun untuk melanjutkan
pendidikan ke Makkah. Hal tersebut dilakukan ayahnya, karena menganggap bahwa Harun
telah “sesat” dan harus diluruskan kembali (Amin, 2019).

Akhirnya ia menuruti perkataan orang tuanya untuk belajar di Makkah. Sewaktu di
Makkah, Harun merasa suasana masyarakat tidak memiliki peradaban pendidikan yang
sesuai dengan perkembangan zaman (Sahrawi, 2022). Kemudian setelah setahun berada di
kota Makkah, pada tahun 1938 Harun memutuskan untuk pindah ke al-Azhar Mesir, dan
memilih Fakultas Ushuluddin. Sejak mulai kuliah di al-Azhar, ia mulai terlibat dalam
gerakan-gerakan politik. la bersama teman Indonesia lainnya melakukan berbagai upaya
kampanye pembebasan Indonesia dari penjajahan Belanda. Mulai saat itu, ia bekerja pada
pemerintahan, khususnya departemen Luar Negeri dan di kedutaan Indonesia luar negeri
(Sahrawi, 2022). Namun karena perbedaan sikap politik dengan pemerintahan Soekarno, ia
memutuskan keluar dari pekerjaannya di kedutaan Indonesia luar negeri dan melanjutkan
studinya di Mesir pada tahun 1960 (Amin, 2019).

Harun Nasution belajar di al-Dirasatal-Islamiyyah yang memiliki nuansa
pengetahuan liberal seperti pada Institute for Islamic Studies di Eropa (Ashari, 2020). Di
tempat baru tersebut ia belajar pengetahuan agama dan guru yang memiliki pengetahuan
yang lebih rasional. Tetapi, menurutnya kekurangan dari lembaga pendidikannya itu adalah
guru yang dihadirkannya sering kali tidak masuk kelas (Arifin, 2021). Karena itu, ia harus
belajar sendiri di tempatnya tinggal dengan membaca buku berbahasa Inggris dan Belanda.
Pada tahun 1961, Harun diundang oleh H. M. Rasyidi untuk belajar di McGill Kanada, di
sana ia memperoleh pengalaman belajar agama yang memuaskan. Penekanan atas
rasionalitas dan bebas berpikir yang diterapkan di McGill menjadikan Harun harus intens

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ... — 47
Muhammad Rizky Shorfana



AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies Volume 13, Issue 2, October 2025

mempelajari agama Islam (Arifin, 2021). Sekitar tahun 1969, ia akhirnya kembali ke tanah
air dan mengabdikan dirinya di IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta (Ngalimun & Rohmadi,
2021). Dan pemikirannya dianggap sebagai pembaharu Islam di Indonesia, meskipun di lain
sisi, banyak yang menganggap pemikirannya sesat.

2. Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution

Dalam epistemologi Islam, dikenal dua jenis sumber ilmu pengetahuan, yaitu ilmu
yang bersumber dari wahyu, dan bersumber dari upaya manusia (rasio maupun pengalaman)
(Alkhadafi, 2024). Atau juga disebut ilm al-hudhuri dan al-‘ilm al-hushuli al-irtisami
(Wardani, 2015). Bagi Harun, keduanya sama-sama penting dan saling melengkapi. Akal
mencari kebenaran dari bumi (realitas), sementara wahyu membimbing dari langit. Apabila
akal sudah sempurna tentu wahyu tidak lagi diperlukan, sebaliknya jika wahyu sudah
memadai, akal tidak perlu diciptakan. Supaya manusia mampu mendapatkan kebenaran
yang sesungguhnya, Allah SWT menciptakan akal dan menurunkan wahyu kepada manusia
(Asiva Noor Rachmayani, 2015).

Dalam menguatkan argumentasinya terkait dengan legitimasi peranan akal dalam
Islam. la menunjukkan bukti bahwa dalam al-Quran terdapat empat puluh sembilan ayat
yang membicarakan pentingnya pendayagunaan akal. Artinya, akal pada hakikatnya
memiliki peranan penting di dalam al-Quran, baik dari segi kedudukan, ataupun dalam
kapasitasnya sebagai sarana untuk memahami hukum dan hikmah yang terkandung di
dalamnya. Tanpa akal, menjadi sia-sia saja ketika Tuhan menurunkan agama yang
merupakan tata aturan bagi kehidupan manusia, baik berupa akidah, syari’ah, maupun
akhlak. Walaupun akal diberikan kebebasan, wahyu tetap memberi batasan-batasan
terhadap akal agar patuh dan tunduk kepadanya (Amin, 2019).Kemudian yang menjadi
permasalahan adalah bagaimana jika terjadi benturan di antara akal dan wahyu? Mengenai
masalah ini, setidaknya terdapat tiga kelompok yang berbeda cara dalam menyikapinya;
kelompok yang lebih mengedepankan akal, memadukan antara keduanya, serta sebagian
lagi menolak penggunaan interpretasi akal atas kemutlakan wahyu. Dalam mendiskusikan
permasalahan ini, ‘Abduh dapat diletakkan sebagai kelompok moderat. Dia berpendapat
bahwa akal harus tunduk kepada wahyu. Dia berpendapat bahwa akal harus tunduk kepada
wahyu, dengan keyakinan bahwa sesungguhnya yang dimaksudkan wahyu bukan seperti
yang terlihat pada bagian luaran teks atau ayat. Untuk itu, akal mempunyai dia cara
menyelesaikan problem tersebut. pertama adalah men-takwil-kannya agar sesuai akal. Atau
menyerahkan makna sepenuhnya kepada Allah SWT. Kedua pendekatan tersebut memiliki
kesamaan tujuan, yakni mendapatkan pemahaman orisinil dengan meyakini bahwa mustahil
adanya tidak-sesuaian antara akal dan ayat. Kemudian menyerahkan sepenuhnya kepada
Allah SWT, juga berdasarkan keyakinan dengan tidak mungkinnya Tuhan memerintahkan
suatu perkara yang bertentangan dengan akal manusia (Dhestiana, 2019).

Supaya lebih dalam memahami gagasan Harun Nasution mengenai keterkaitan antara
akal dan wahyu. Akan dijabarkan secara detail sebagai berikut:

a. Akal
Term akal berasal dari bahasa Arab yakni ‘aql, memiliki berbagai arti yang di
antara maknanya adalah menahan dan mengikat. Akal merupakan potensi atau daya
dalam diri manusia yang berfungsi sebagai pengikat dan penahan agar tidak terjerumus

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ... — 48
Muhammad Rizky Shorfana



AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies Volume 13, Issue 2, October 2025

b.

dalam dosa dan kesalahan (Wahidin, 2015). Akal juga diartikan sebagai berpikir atau
memahami, memberikan dalil dan argumentasi. Dengan potensi akal yang dimilikinya,
manusia dapat melahirkan ilmu pengetahuan, tamadun, dan peradaban. Fungsi penting
inilah yang menjadi identitas pembeda antara manusia dan selainnya (Amin, 2019).
Berbeda dengan lainnya, Harun melihat definisi akal dari aspek yang lebih jauh yakni
dengan mengajukan pertanyaan, apakah akal alat berpikir yang berpusat dikepala
ataukah sama dengan kalbu yang bermuara di dada? Dalam hal ini, Harun lebih
cenderung berpendapat bahwa pada mulanya, Islam menyamakan antara keduanya
berdasarkan pembacaan Harun terhadap sejumlah ayat al-Qur’an, seperti pada Surah al-
Hajj: 46 dan Surah al-A’raf: 176 (Kemenag, 2019). Kedua ayat tersebut, dengan jelas
menyatakan bahwa kalbu merupakan alat untuk berpikir. Menjadi pertanyaannya adalah
apakah kalbu yang dimaksud pada ayat itu adalah jantung (zahir), ataukah sebentuk
kalimat majas saja?

Harun tidak menjelaskan hal itu secara terperinci, tetapi ia menyatakan bahwa
pergeseran arti akal dalam pemikiran Islam setelah masuknya pengaruh dari filsafat
Yunani. Akal yang selama ini dipahami sebagai daya berpikir yang muncul dari dada
(galb), beralih kepada akal (nous) yang berpusat di kepala. Pendapat itu, ia banyak
mengutip dari buku “God and Man in the Qur’an”, sebuah karya tulis Izutsu (1914-
1993) yang merupakan gurunya di McGill University, Montreal, Kanada. Harun juga
menjelaskan pengertian akal berdasarkan pemikiran filosof Islam, di mulai dari al-
Kindi, Ibnu Miskawaih, dan Ibnu Sina (Amin, 2019).

Wahyu

Sebagaimana dengan akal, istilah wahyu secara etimologi berasal dari bahasa
Arab yang berarti isyarat, tulisan, suara dan pemberitahuan yang tersembunyi.
Sedangkan terminologi, wahyu merupakan firman Allah SWT kepada para rasul dan
nabi (Selsha Amalia, 2024). Konotasi wahyu sendiri merujuk pada al-Qur’an, yaitu
perkataan Allah SWT melalui perantara Jibril kepada Nabi Muhammad SAW. Nabi
sekaligus rasul penutup yang membawa petunjuk untuk kebahagiaan manusia di dunia
dan di akhirat (Amin, 2019). Adapun proses terjadinya komunikasi antara Tuhan dengan
para nabi seperti termaktub pada Quran Surah asy-Syura: 51 (Kemenag, 2019). Ayat
tersebut, menjelaskan bahwa Allah SWT menyampaikan wahyu kepada para rasul
menggunakan tiga metode, yaitu dengan membisikkan ke dalam jiwa seseorang
(wahyu), dari balik tabir, juga dengan mengutus seseorang malaikat. Adapun firman
Allah SWT yang disampaikan kepada rasul menggunakan metode ketiga, melalui
malaikat Jibril (Asiva Noor Rachmayani, 2015).

Hal ini juga disebutkan dalam Quran Surah asy-Syu’ara: 192-195, dari ayat
tersebut juga, para ulama memiliki pendapat tersendiri mengenai arti dari wahyu.
Misalnya Abduh, baginya wahyu adalah ilmu yang datang kepada diri seseorang dan
diyakini berasal dari Allah, baik melalui lisan maupun tulisan. Akan tetapi,
pertanyaannya adalah apakah semua orang bisa menerima wahyu? Abduh menjelaskan
bahwa kemampuan akal dan jiwa setiap manusia berbeda sehingga hanya mereka yang
memiliki keduanya secara sempurna, yang dapat menerimanya. Adapun pribadi yang
memiliki kesempurnaan akan hal itu hanyalah para nabi dan rasul, sebab kecerdasan dan
kemampuan mereka berada di atas manusia biasa (Amin, 2019) .

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ... — 49
Muhammad Rizky Shorfana



AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies Volume 13, Issue 2, October 2025

c. Kekuatan Akal

Hubungan antara akal dan wahyu merupakan diskursus penting dalam teologi
Islam. Akal sebagai daya berpikir yang ada di dalam diri manusia berusaha keras untuk
sampai kepada Tuhan. sementara wahyu sebagai pesan dari alam metafisika turun
kepada manusia dengan keterangan keterangan tentang Tuhan dan rangkaian kewajiban
manusia terhadap-Nya. Namun yang menjadi permasalahannya adalah sejauh mana
kemampuan akal dapat memahami Tuhan dan perintah perintah-Nya (Amin, 2019).
Selaras dengan itu, Harun pun mengajukan pertanyaan berantai terkait dengan hubungan
akal dan wahyu. Pertama dapatkah akal mengetahui adanya Tuhan? jika iya, dapatkah
akal mengetahui kewajiban berterima kasih kepada Tuhan? Dapatkah akal mengetahui
hal yang baik dan apa yang jahat? Jika iya, dapatkah akal mengetahui bahwa wajib bagi
manusia berbuat bak dan wajib baginya menjauhi larangannya?

Menurut Harun, dalam memahami sejumlah pertanyaan di atas, sekurangnya
hadir empat kelompok di dalam teologi Islam, Mu’tazilah, al-Maturidi Samarkand, al-
Maturidi Bukhara, dan Asy’ariyah (Nasution, 1986). Mu’tazilah, mereka menduduki
akal pada posisi yang sangat tinggi sehingga mampu mengetahui seluruhnya;
mengetahui dan kewajiban mengetahui Tuhan, baik dan buruk, dan kewajiban
melakukan kebaikan dan menjauhi perbuatan buruk (A. A. A. Rahman, 2016). Al-
Ma’turidiah Samarkand, bagi kelompok ini akal hanya bisa mencapai tiga hal;
mengetahui Tuhan, kewajiban mengetahui-Nya, serta baik dan buruk. Al-Maturidi
Bukhara, menurut kelompok ini akal hanya mengetahui dua hal; mengetahui Tuhan
serta baik dan buruk. Asy’ariyah, mengutip pendapatnya al-Baghdadi; akal dapat
mengetahui keberadaan Tuhan, tapi tidak dapat mengetahui kewajiban berterima kasih
kepada-Nya, sebab semua kewajiban itu hanya dapat diketahui lewat wahyu (Nasution,
1986).

d. Fungsi Wahyu

Berdasarkan penjelasan sebelumnya, diketahui bahwa telah terjadi perbedaan
pendapat di antara aliran-aliran dalam teologi Islam berkenaan kedudukan akal dan
wahyu. Ada yang menganggap ada yang menganggap akal dapat melakukan empat
prinsip hubungan antara manusia dengan Tuhan, ada yang di tengah-tengah, dan sangat
bergantung pada wahyu. Meskipun begitu, yang menjadi permasalahannya adalah jika
akal manusia dikatakan dapat mengetahui semua hal yang diperankan oleh wahyu, maka
wahyu kehilangan fungsinya bagi manusia. Kalau wahyu tidak dibutuhkan, akan
menjadi sia-sia nabi dan rasul yang diutus oleh Allah. Padahal saat eksistensi wahyu
hadir di tengah kehidupan, maka secara otomatis wahyu yang ada menjadi pembeda
antara para nabi dengan manusia pada umumnya (Nasution, 1986). Sebagaimana yang
terdapat pada firman-Nya: (Q.S. al-Kahfi: 100), melalui wahyu, Allah memberikan
informasi kepada para nabi dan rasul tentang berbagai hal, baik yang berkaitan dengan
syariah, ibadah, sejarah umat terdahulu, peristiwa yang terjadi di masa depan, dan
aspek-aspek ghaib (Kemenag, 2019).

Dalam pandangan Mu’tazilah, yang seakan menolak campur tangan wahyu.
Terkait pertanyaan di atas, bahwa wahyu memiliki dwi fungsi, yaitu sebagai sarana
informasi sekaligus konfirmasi. Artinya wahyu berfungsi menguatkan apa yang
diketahui oleh akal (confimation), dan memberi tahu apa yang tidak diketahui olehnya

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ... — 50
Muhammad Rizky Shorfana



AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies Volume 13, Issue 2, October 2025

(infomation) (Amin, 2019). Selaras dengan itu, Ibn Hasim mengatakan bahwa perlunya
wahyu dalam fungsinya sebagai penjelasan atas apa yang didapatkan manusia dengan
pendayagunaan akalnya. Benar manusia mengetahui bahwa mereka harus berterima
kasih pada Tuhan. Tetapi, tentang bagaimana mengungkapkan terima kasih yang
disebut ibadah itu sesungguhnya hanya diketahui oleh wahyu (informasi Shalat; rukuk
dan sujud, atawaf sewaktu ber-haji). Meskipun bagi kelompok ini, akal manusia secara
umum dapat mengetahui mana yang baik dan buruk. Tetapi manusia akan kesulitan
memastikan kebaikan dan kejahatan yang sesungguhnya. Manusia juga tidak dapat
menerka secara pasti bagaimana balasan kebaikan dan kejahatan yang akan mereka
terima. Pada wilayah inilah berfungsinya wahyu dan kerasulan untuk membantu
manusia mendapatkan jawaban atas permasalahan yang rumit dijelaskan oleh akal
(Asiva Noor Rachmayani, 2015).

Sementara bagi aliran Asy’ari, akal sangatlah terbatas sehingga kedudukan
wahyu dan rasul memainkan peranan utama. Keberadaannya sebagai sesuatu yang
primer, bukan sekedar pelengkap. Abduh menyatakan bahwa kemampuan berpikir
manusia adalah tidak sama dan memiliki keterbatasan. Sebagian mampu memahami
rahasia Tuhan secara mendalam, namun tidak sedikit pula yang daya pikirnya begitu
sederhana. Informasi yang dimiliki manusia terkait dengan eskatologi juga sangat
terbatas. Wahyu juga berfungsi dalam menunjukkan kebenaran dan kebatilan, halal dan
haram, serta perintah dan larangannya. Fakhr al-Razi juga berpendapat jika rasul
haruslah manusia yang memiliki kemampuan intelektual, imajinasi, dan kekuatan
tinggi. Dia adalah manusia sempurna yang dapat menyempurnakan orang lain. Di
samping mumpuni untuk menyampaikan pesan dari langit untuk manusia di bumi
dengan ragam intelektualnya, seorang rasul juga mampu meramalkan masa depan
walaupun terjadinya sesudah kematiannya (Adryan & Santalia, 2022).

Mengenai hubungan antara akal dan wahyu serta fungsinya, Harun
menunjukkan keberpihakan kepada aliran Mu’tazilah dengan mendikotomikan
keduanya, hal ini terlihat dari ungkapan Harun sebagai berikut: “sebagai kesimpulan
dari uraian mengenai fungsi wahyu ini, dapat dikatakan bahwa wahyu mempunyai
kedudukan terpenting dalam aliran Asy’ariyah dan fungsi terkecil dalam paham
Mu tazilah. Bertambah besar fungsi yang diberikan kepada wahyu dalam suatu aliran,
bertambah kecil pula daya akal dalam suatu aliran, dan sebaliknya. Akal dalam upaya
memperoleh pengetahuan, bertindak atas usaha dan daya sendiri dan demikian
menggambarkan kemerdekaan dan kekuasaan manusia, karena wahyu diturunkan
Tuhan untuk membantu manusia memperoleh pengetahuan-pengetahuan”. Uraian
tersebut, menggambarkan bahwa Harun mendudukkan wahyu dan akal pada kutub yang
berbeda, sehingga jika memakai satu, maka harus meninggalkan yang lainnya. Dengan
kata lain, jika ingin rasional harus menggunakan sedikit wahyu, jika menggunakan
banyak wahyu, maka bermakna irasional (Nasution, 1986).

3. Pengaruh Harun Nasution dalam Masuknya Filsafat dalam Dunia Islam Indonesia
Pada paruh pertama abad ke-20, umat Islam di Indonesia menunjukkan resistensi
yang kuat terhadap filsafat. Filsafat sering kali dianggap sebagai cabang ilmu yang
bertentangan dengan nilai-nilai Islam, karena akar rasionalismenya yang dinilai dapat

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ... — 51
Muhammad Rizky Shorfana



AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies Volume 13, Issue 2, October 2025

menggoyahkan keyakinan. Pendidikan agama yang dominan pada masa itu cenderung
konservatif dan literal, tanpa banyak memberikan ruang untuk dialog intelektual. Akibatnya,
pemikiran Kritis yang berbasis filsafat jarang mendapat tempat dalam diskursus keagamaan
formal. Pandangan ini mempersempit pemahaman terhadap Islam sebagai agama yang
sebenarnya mendukung penggunaan akal dalam memahami wahyu. Kekhawatiran terhadap
filsafat sebagian besar muncul dari minimnya upaya untuk mendekati filsafat secara inklusif
dalam kerangka Islam. Oleh karena itu, ada kebutuhan mendesak untuk memperkenalkan
filsafat sebagai bagian dari pengayaan intelektual umat. Langkah ini menjadi awal penting
dalam pembaruan pemikiran Islam di Indonesia.

Di tengah arus pemikiran yang cenderung konservatif, Harun Nasution tampil
sebagai tokoh yang memperkenalkan pendekatan rasional dalam memahami Islam.
Baginya, Islam tidak hanya kompatibel dengan filsafat, tetapi juga mampu
mendialogkannya dengan wahyu. la menekankan bahwa rasionalitas merupakan alat
penting untuk menggali kedalaman ajaran Islam, bukan ancaman terhadap otoritas wahyu.
Pemikiran Harun bertolak dari keyakinannya bahwa akal dan wahyu memiliki peran yang
saling melengkapi dalam pencarian kebenaran. Hal ini memberikan landasan bagi
munculnya diskusi intelektual yang lebih terbuka di kalangan umat Islam Indonesia.
Sebagai seorang pembaharu, Harun berusaha menghadirkan pemahaman baru yang relevan
dengan tantangan zaman tanpa meninggalkan akar teologis Islam. Pendekatan ini menjadi
awal dari upaya pembaruan yang lebih luas dalam pemikiran Islam di Indonesia (Nasution,
1986).

Pemikiran rasional Harun Nasution menjadi titik awal masuknya filsafat Islam ke
ranah akademik di Indonesia. Melalui gagasan-gagasannya, ia membuka peluang baru bagi
filsafat untuk menjadi bagian integral dari kajian Islam di institusi pendidikan tinggi. Harun
percaya bahwa akal bukan hanya pelengkap wahyu, tetapi instrumen untuk memperkuat
pemahaman terhadap kebenaran. Dengan mengedepankan harmoni antara akal dan wahyu,
ia menjembatani kesenjangan antara tradisi dan modernitas. Pemikiran ini menarik
perhatian para intelektual muda yang mencari cara untuk memahami Islam secara lebih
kontekstual dan rasional. Harun juga menekankan pentingnya memahami sejarah
perkembangan filsafat Islam yang berakar pada tradisi pemikiran Yunani dan peradaban
Islam klasik. Melalui pendekatan tersebut, ia berhasil memaosisikan filsafat sebagai elemen
penting dalam memperkaya wacana keislaman di Indonesia (Hidayat, 2015).

Inspirasi dari pemikiran Mu’tazilah menjadi salah satu pijakan utama Harun Nasution
dalam membangun kerangka epistemologinya. la mengadaptasi elemen-elemen
rasionalisme Mu’tazilah untuk menjawab tantangan modern dengan tetap berpegang pada
nilai-nilai Islam. Bagi Harun, pendekatan rasional ini memungkinkan reinterpretasi
berbagai ajaran Islam dalam konteks yang lebih relevan dengan kebutuhan zaman.
Pendekatan ini juga menjadi landasan untuk meneguhkan ajaran Islam sebagai agama yang
mendorong dialog antara akal dan wahyu. Namun, ia tidak serta merta meniru pola pikir
Mu’tazilah, melainkan mengadaptasinya untuk menjawab persoalan persoalan
kontemporer. Dengan cara ini, Harun memperluas cakrawala berpikir umat Islam Indonesia
dalam memahami hubungan antara agama dan ilmu pengetahuan. Hasilnya adalah diskursus
yang lebih dinamis dan inklusif, yang sebelumnya jarang terjadi dalam tradisi pemikiran
Islam lokal (Yusuf, 2024).

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ... — 52
Muhammad Rizky Shorfana



AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies Volume 13, Issue 2, October 2025

Meski demikian, Harun Nasution juga menghadapi kritik dari kelompok konservatif
yang merasa bahwa gagasannya terlalu liberal. Bagi mereka, pendekatan rasional Harun
dianggap berisiko mengurangi otoritas wahyu sebagai sumber utama dalam Islam. Namun,
Harun berargumen bahwa dialog antara akal dan wahyu justru memperkaya pemahaman
keagamaan tanpa mengorbankan nilai-nilai teologis. la percaya bahwa Islam yang inklusif
terhadap filsafat dapat menjawab tantangan intelektual modern tanpa kehilangan esensinya.
Pemikiran ini memicu polemik yang sekaligus menjadi pemacu bagi diskusi intelektual
yang lebih mendalam di kalangan akademisi Muslim. Meskipun penuh kontroversi, gagasan
Harun berhasil menciptakan ruang baru bagi filsafat dalam konteks keislaman di Indonesia.
Hal ini menegaskan bahwa filsafat memiliki peran strategis dalam membangun tradisi
intelektual yang kuat (Mukhlis, 2020).

Salah satu kontribusi besar Harun Nasution adalah mengintegrasikan filsafat Islam
ke dalam kurikulum pendidikan tinggi Islam di Indonesia. Sebagai akademisi di IAIN Syarif
Hidayatullah Jakarta, ia memperkenalkan pendekatan rasional dalam kajian keislaman yang
sebelumnya didominasi oleh pandangan tekstual. Harun percaya bahwa pendidikan adalah
kunci untuk mengubah pola pikir umat Islam agar lebih terbuka terhadap pemikiran kritis.
Melalui langkah ini, ia menciptakan generasi intelektual yang mampu memahami Islam
secara lebih mendalam dan relevan dengan dinamika zaman. Pendekatan ini juga
mendorong penguatan tradisi akademik yang mengutamakan dialog antara ilmu
pengetahuan dan keimanan. Dengan cara ini, Harun tidak hanya mengubah wajah
pendidikan Islam tetapi juga memengaruhi cara pandang umat terhadap filsafat. Usahanya
menjadi tonggak penting dalam transformasi intelektual Islam di Indonesia (Hidayat, 2015).

Pemikiran Harun Nasution tentang filsafat Islam mencerminkan semangat
pembaruan yang inklusif dan adaptif. la menunjukkan bahwa filsafat dapat berfungsi
sebagai alat untuk memperkuat keimanan sekaligus menjawab tantangan intelektual
modern. Melalui epistemologi rasionalnya, Harun membuka jalan bagi transformasi
pemikiran Islam yang relevan dengan perkembangan zaman. Gagasan-gagasannya terus
menjadi inspirasi bagi generasi intelektual Muslim di Indonesia untuk menjelajahi potensi
filsafat dalam konteks keislaman. Pemikirannya tidak hanya menjadi penanda era baru
dalam pendidikan Islam tetapi juga memperkuat tradisi intelektual yang berakar pada
harmoni antara akal dan wahyu. Dengan pendekatan ini, Harun Nasution telah memberikan
kontribusi yang tak ternilai bagi perkembangan filsafat Islam di Indonesia. Warisannya
tetap hidup dalam berbagai diskursus keislaman yang mencari keseimbangan antara tradisi
dan modernitas.

KESIMPULAN

Kajian ini menemukan bahwa epistemologi Islam rasional Harun Nasution telah
membuka pintu awal masuknya filsafat Islam di Indonesia, melalui upayanya mendialogkan
akal dan wahyu. Harun menegaskan bahwa akal dan wahyu adalah dua elemen yang saling
melengkapi, di mana akal membantu memahami realitas, sedangkan wahyu memberikan
panduan normatif. Pendekatan ini menawarkan solusi atas kebuntuan teologis yang sering
terjadi antara pandangan tradisional dan kebutuhan modernitas. Dengan membangun paradigma
yang menjadikan filsafat sebagai alat untuk memahami Islam secara lebih rasional, Harun
berhasil mengubah pola pikir keagamaan yang sebelumnya didominasi pendekatan konservatif.

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ... — 53
Muhammad Rizky Shorfana



AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies Volume 13, Issue 2, October 2025

Gagasan-gagasan ini memperlihatkan relevansi filsafat Islam dalam menjawab tantangan
intelektual kontemporer. Temuan ini menunjukkan bahwa pemikiran Harun tidak hanya
mendekonstruksi narasi lama tetapi juga membangun fondasi baru dalam kajian Islam di
Indonesia.

Kontribusi utama kajian ini terletak pada pengaruh Harun Nasution sebagai tokoh
pembaharu yang membawa filsafat Islam ke dalam ranah keilmuan formal di Indonesia. Melalui
gagasan rasionalitas yang mendalam, Harun memperkenalkan filsafat sebagai pendekatan yang
relevan dan kompatibel dengan ajaran Islam. la berhasil menjembatani kesenjangan antara
tradisi konservatif dan modernitas intelektual melalui integrasi filsafat dalam pendidikan tinggi
Islam. Dengan cara ini, filsafat tidak hanya menjadi alat analisis kritis tetapi juga sarana untuk
memperkaya pemahaman keagamaan. Pendekatan Harun memberikan pijakan awal bagi
terciptanya generasi intelektual yang mampu berdialog dengan tantangan zaman. Kajian ini
menguatkan posisi filsafat sebagai elemen penting dalam pengembangan diskursus keislaman
yang lebih inklusif dan dinamis di Indonesia.

Sementara itu, kajian ini memiliki keterbatasan dalam menelusuri lebih jauh dinamika
penerimaan gagasan Harun di kalangan masyarakat luas. Studi ini masih terbatas pada analisis
teoretis tanpa dukungan data empiris yang komprehensif mengenai implementasi pemikiran
Harun dalam praktik pendidikan dan kehidupan beragama. Selain itu, meskipun kajian ini
menunjukkan relevansi filsafat Islam dalam konteks kontemporer, diperlukan penelitian
lanjutan untuk mengeksplorasi lebih dalam interaksi antara rasionalitas dan nilai-nilai
tradisional dalam berbagai konteks sosial-keagamaan. Keterbatasan ini diharapkan dapat
menjadi pemacu bagi studi lanjutan yang lebih mendalam dan sistematis. Dengan demikian,
pemikiran Harun Nasution tetap menjadi referensi penting dalam memahami transformasi
intelektual Islam di Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

Achadah, A., & Fadil, M. (2020). Filsafat IImu: Pertautan Aktivitas llmiah, Metode llmiah dan
Pengetahuan Sistematis. Jurnal Pendidikan Islam,
http://journal.unipdu.ac.id:8080/index.php/jpi/article/view/2123 4(1 Juni), 131-141.

Adryan, M., & Santalia, 1. (2022). Aliran Asy’ariyah: Sebuah Kajian Historis Pengaruh Aliran
Serta Pokok Teologinya. Innovative: Journal Of Social Science Research, 2(1), 754-759.
https://doi.org/10.31004/innovative.v2i1.4846

Alkhadafi, R. (2024). Epistemologi Filsafat Islam. JMPI: Jurnal Manajemen, Pendidikan dan
Pemikiran Islam, 2(1).. https://journal.as salafiyah.id/index.php/jmpi

Amin, S. (2019). Islam di tinjau dari Berbagai Aspeknya (p. 306).

Arifin, M. (2021). Teologi Rasional Perspektif Pemikiran Harun Nasution. In Angewandte
Chemie International Edition, 6(11), 951-952. (Vol. 13, Issue April).

Ashari, S. (2020). Teologi Islam Persepektif Harun Nasution. An-Nur Jurnal Studi Islam, 10(1),
73-96.

Asiva Noor Rachmayani. (2015). AKAL DAN WAHYU. 6.

Barlian, E. (2019). Metodologi Penelitian Kualitatif & Kuantitatif. Sustainability (Switzerland),
11(2), http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng
8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ... — 54
Muhammad Rizky Shorfana



AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies Volume 13, Issue 2, October 2025

06.
005%0ANhttps://www.researchgate.net/publication/305320484 SISTEM_PEMBETUNG
AN _TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI

Darmalaksana, W. (2009). Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka dan Studi Lapangan.
MidSens 09 - International Workshop on Middleware Tools, Services and Run-Time
Support for Sensor Networks, Co-Located with the 10th ACM/IFIP/USENIX International
Middleware Conference, 1-6. https://doi.org/10.1145/1658192.1658193

Dhestiana, N. (2019). Kedudukan Akal & Wahyu Perspektif M. Abduh Dan Harun Nasution.
Jurnal Ajian Keislaman Dan Pendidikan, 10(1), 29.

Fauzan A’maludin A’lam. (2020, December 11). Biografi Prof. Dr. Harun Nasution: Pembawa
Gagasan Rasionalisme ala Muktazilah di IAIN.
https://bincangsyariah.com/khazanah/biografi-prof-dr-harun-nasution-pembawa-gagasan
rasionalisme-ala-muktazilah-di-iain/

Hidayat, M. H. (2015). HARUN NASUTION DAN PEMBAHARUAN PEMIKIRAN
PENDIDIKAN ISLAM. Tadris, 10(1).

Irfan, M. (2018). Paradigma Islam Rasional Harun Nasution: Membumikan Teologi
Kerukunan. Jurnal lImiah Sosiologi Agama (Jisa), 1(2), 103.
https://doi.org/10.30829/jisa.v1i2.5434

Kemenag. (2019). AlQuran Kemenag Edisi Penyempurnaan-2019 (2019th ed.). Kemenag.

Mukhlis, M. (2020). Kritik Konsep Pembaharuan Islam Harun Nasution dalam Islam di Tinjau
dari Berbagai Aspeknya. Jurnal Mahasantri, 1(1), 48-78.

Nasution, H. (1986). Akal dan wahyu dalam islam. Ul Press.

Ngalimun, N., & Rohmadi, Y. (2021). Harun Nasution: Sebuah Pemikiran Pendidikan Dan
Relevansinya Dengan Dunia Pendidikan Kontemporer. Jurnal Terapung: llmu - limu
Sosial, 3(2), 55. https://doi.org/10.31602/jt.v3i2.6016

Rahman, A. A. A. (2016). BETWEEN THE CLASSICAL MU’TAZILITES AND NEO
MU’TAZILITES: AN ANALYSIS OF HARUN NASUTION’S MODERN ISLAMIC
THOUGHT IN INDONESIA. Journal GEEJ, 7(2), 1-23.
http://www.]joi.isoss.net/PDFs/Vol 7-no-2-2021/03_J ISOSS_7_2.pdf

Rahman, E. Y. (2023). Sejarah Dan Filosofi Nilai Tari Kabasaran Minahasa. Journal of Islamic
History And Civilization, (2), 1-15.

Refleksi pembaharuan pemikiran Islam 70 tahun Harun Nasution / Panitia penerbitan buku dan
seminar 70 tahun Prof. Dr. Harun Nasuiton (Cet. 1.). (1989). Jakarta: Lembaga Studi
Agama dan Filsafat, 1989.

Sahrawi. (2022). Implementasi Pemikiran Harun Nasution. Jurnal Pendidikan Islam, 20(1), 25
40.

Selsha Amalia, S. J. P. (2024). Al- Qur ’ an Sebagai Wahyu Allah , Pengertian Dan Proses
Turunnya Wahyu Allah. Jurnal Penelitian Pendidikan Indonesia, 1(2), 152—-158.

Suaedi. (2016). Filsafat, Ilmu dan Filsafat llmu. 978-979.

Sugiono. (2016). Metode Penelitian Kuantitatif Kualitataif dan Kombinasi (Mixed Methods).
Alfabeta.

Syakur, A. (2018). Polemik Harun Nasution Dan H.M. Rasjidi Dalam Mistisisme Islam. ULUL
ALBAB Jurnal Studi Islam, 19(2), 343-363. https://doi.org/10.18860/ua.v19i2.5530

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ... — 55
Muhammad Rizky Shorfana



AL-HIKMAH: Journal of Education and Islamic Studies Volume 13, Issue 2, October 2025

Tompunu, I., & Malli, R. (n.d.). STUDY OF HARUN NASUTION ’ S. 259, 36-58.
View of The Role of Intellect (Al-"Aqgl) in the Discourse of Harun Nasution.pdf. (n.d.).

Wahidin, A. (2015). Wahyu Dan Akal Dalam Perspektif Al-Qur ~ an. Journal Al Tadabbur:
Jurnal llmu Al Quran Dan Tafsir, 2(2), 262—291.

Wardani, M. Z. A. &. (2015). Dinamika Kajian Filsafat Islam di Indonesia. 6.

Yusuf, S. (2024). Rational Thinking Of Harun Nasution: The Renewal Of Islamic Moral
Education In Indonesia. Qolamuna: Jurnal Studi Islam, 10(01), 1-12.
https://doi.org/10.55120/golamuna.v10i01.1755

Epistemologi Islam Rasional Harun Nasution ... — 56
Muhammad Rizky Shorfana



