[JMAK DALAM PANDANGAN FAKHR AL-DIN AL-RAZI

Faby Toriqirrama
IAI Badrussholeh
fabytoriqirrama@gmail.com

Abstract:

Fakr al-Din al-Razi was one of the pioneers of the science of Usul al-Figh. He
composed a book that became a masterpiece, namely Al-Mahsil fi 'llm al-Ustil. The
researcher wants to explore one of the chapters in the book, which is about ijmak or
which today is defined as the consensus of mujtahids throughout the world and
occupies the third position in the hierarchy of sources of Islamic law. However, in
fact ijmak is not widely used by scholars as a proof. This study aims to explore al-
Razi's thoughts on ijmak and explore artifacts of ijmak which have been scattered
in its historical development. With the aim of finding the true definition of
consensus. This study concludes that ijmak in the early era of its emergence was not
the same ijmak as today. The consensus in the past—in the era of Caliph Abu Bakr—
with today's consensus even seems to have a diametrical difference. Ijmak used to
be democratic (all people were allowed to agree), open to criticism, flexible in
change. Meanwhile, today ijmak is the authority of the mujtahid, closed to criticism,
and rigid. Even opposing a valid consensus is considered a form of kufr. In the
Indonesian context, ijmak is synonymous with local wisdom that develops in the
community. One example: polygamy is taboo for Indonesian people, although
according to Islamic law and state law it is not prohibited.

Keywords: al-Razi, ijmak, historical

Pengantar

[jmak adalah salah satu sumber
hukum Islam yang menempati posisi
ketiga setelah Hadis menurut mazhab al-
Shafil. Begitu pun di dalam referensi
umum (kitab atau buku) usul al-figh yang
dijadikan bahan ajar di lingkungan
pesantren dan perguruan tinggi Islam
kebanyakan menempatkan ijmak di posisi
ketiga sebagai al-adillah al-shar‘iyyah.
Melihat fakta yang demikian adanya,
seharusnya ijmak dapat dipraktikkan

1 Abd al-Wahab Khalaf, ‘IIm Usul al-Figh, (Jakarta:
Dar al-Kutab al-Islamiyyah, 2010), 42-43.

sebagai salah satu sumber hukum yang
valid di tengah-tengah masyarakat.
Namun, peneliti menemukan adanya
kesenjangan antara teori dengan
realisasinya. Konsep ijmak yang dipahami
oleh para sarjana, ulama, atau umat
Muslim pada umumnya adalah suatu
bentuk kesepakatan mutlak, bulat,
permanen, rigid, dan memiliki daya ikat
secara totalitas. Menurut pendapat yang
paling ekstrem, melawan atau
mengingkari  ijmak bahkan dapat

36 Siti Masruroh, Reformat Pengelolaan Wakaf di Indonesia



dikatakan kafir. 2 Namun, di mana
wujudnya? Mengapa tidak digunakan di
dalam forum-forum bahth al-masail
misalnya. Atau setidaknya menjadi bahan
diskusi di berbagai institusi keagamaan
formal maupun informal. Apakah mungkin
ijmak hanya konsep idealis yang tidak
pernah ada di dalam praktiknya.

Oleh karena itu, ijmak perlu diteliti
lebih komprehensif mulai dari konsep
dasarnya hingga sejarahnya supaya dapat
dipetakan akar masalahnya. Peneliti
merujuk pada salah satu kitab yang dinilai
magnum opus dalam bidang ushul fikih,
yakni Al-Mahsul fi ‘Ilm al-Usiil karangan
Fakr al-Din al-Razi dengan tujuan
menggali informasi tentang ijmak dari
sumber yang valid. Tentunya, tidak lepas
pula dari literatur lain yang membahas
ijmak dari sisi sejarah maupun
kontekstualisasinya sebagai penyeimbang
dan pengayaan.

Fakhr al-Din al-Razi: Pionir berbagai
Bidang [lmu

Fakhr al-Din al-Razi, yang bernama
lengkap Abu Abd Allah Muhammad ibn
Umar ibn al-Husayn (Arab: dese 4l dus o
Ol o yee (), lahir pada tahun 1149
atau 1150 M (543 atau 544 H) di Ray
(dekat dengan Teheran modern), dari
mana nisbah al-Razi-nya berasal. 3
Menurut Ibn  al-Sha‘ar  al-Mawsil
(meninggal 1256), salah satu penulis
biografi al-Razi yang paling awal, kakek
buyutnya adalah seorang saudagar kaya di
Mekah. Entah kakek buyutnya atau
kakeknya bermigrasi dari Mekah ke
Tabaristan (wilayah pegunungan yang
terletak di pantai Kaspia di Iran utara)
pada abad ke-11, dan beberapa waktu

2 Terdapat beberapa pemahaman tentang hukum
bagi seseorang yang mengingkari ijmak: (1) tidak
kafir, (2) fasik, dan (3) kafir. Baca Marwan Ghulam
‘Abd al-Qadir, “al-ljma‘ ‘ind al-Usitliyyin”, (Tesis—
Makkah: Universitas Um Qura, 2008), 131-134.

3 Tony Street, "Concerning the life and works of
Fakhr al-Din al-Razi," dalam Islam: Essays on
Scripture, Thought and Society, (Amsterdam: Brill,
1997), 135-146.

4 Nur Farhana Baharuddin, et al. "Fakhr Al-Din Al-
Razi: a systematic review on literature found in
Indonesia." International ~ Journal  of  Civil

setelah itu keluarga tersebut menetap di
Ray. Terlahir dalam keluarga asal Mekah,
al-Razi mengaku sebagai keturunan dari
Khalifah pertama Abu Bakar (c.573-634),
dan dikenal oleh para penulis biografi
abad pertengahan sebagai al-Qurash
(anggota Quraisy, suku Nabi Muhammad
yang juga dimiliki oleh Abu Bakar).
Namun, tidak jelas dari garis keturunan
mana al-Razi membayangkan
hubungannya dengan Abu Bakar akan
terjadi, dan penyair Ibn Unayn (m. 1233
M) benar-benar memuji dia sebagai
keturunan khalifah kedua Umar ibn al-
Khattab.4

Fakhr al-Din pertama kali belajar
dengan ayahnya, iya’ al-Din al-Makk,
dirinya seorang sarjana dari beberapa
reputasi yang magnum opus di kalam
baru-baru ini telah ditemukan kembali
sebagian dan kemudian di Merv dan
Maragheh, di mana dia adalah salah satu
murid-murid Majd al-Din al-Jili, yang pada
gilirannya menjadi murid al-Ghazali. Dia
adalah pendukung terkemuka teologi
Asy'ari.d

Komentarnya tentang Al-Qur'an
adalah yang paling beragam dan banyak
sisi dari semua karya sejenis yang masih
ada, yang terdiri dari sebagian besar
materi penting yang sebelumnya muncul.
Dia mengabdikan dirinya untuk berbagai
studi dan dikatakan telah menghabiskan
banyak uang untuk eksperimen dalam
alkimia. Dia mengajar di Ray (Iran Tengah)
dan Ghazni (Afghanistan timur), dan
menjadi kepala universitas yang didirikan
oleh Mohammed ibn Tukush di Herat
(Afghanistan barat).6

Engineering and Technology, Vol. 9, No. 5, (2018):
708.

5 Tistigar Sansayto and Alinda Zakiyatul Fakhiroh,
"Konsep Ilmu Menurut Fakhr al-Din al-
Razi," Kalimah: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran
Islam, Vol. 16, No. 2, (2018): 160.

6 Esa Agung Gumelar, "Model Interaksi Profetik
Edukatif Pendidik Dan Peserta Didik (Telaah
Tarbawiyah Imam Ar-Razi Perspektif Tafsir
Mafatihul Ghaib Dalam Surat Al-Kahfi Ayat 60-82):
Esa Agung Gumelar, Muslihudin, Sumanta," My
Campaign Journal, Vol. 3, No.1, (2021): 25.

Jurnal al-Hikmah Volume 11 no 1 Maret 2023 | 37



Di tahun-tahun terakhirnya, ia juga
menunjukkan minat pada mistisisme,
meskipun hal ini tidak pernah menjadi
bagian penting dari pemikirannya. Ia
meninggal di Herat (Afghanistan) pada
tahun 1209 (606 H), di mana makamnya
masih dihormati sampai sekarang.” Salah
satu pencapaian luar biasa Imam Razi
adalah karya interpretasi uniknya tentang
Al-Qur'an yang disebut Mafatih al-Ghayb
(Kunci untuk Yang Gaib) dan kemudian
dijuluki Tafsir al-Kabir (Komentar Agung),
salah satu alasannya adalah karena
panjangnya 32 jilid.® Karya ini banyak
mengandung kepentingan filosofis. Salah
satu keprihatinan utamanya adalah
kemandirian intelek. Pengakuannya akan
keutamaan Al-Qur'an tumbuh seiring
dengan usianya. Rasionalisme Al-Razi
tidak diragukan lagi, memegang tempat
penting dalam perdebatan dalam tradisi
Islam tentang harmonisasi akal dan
wahyu.®

Perkembangan  Kalam  (teologi
skolastik Islam) oleh Al-Razi
menyebabkan evolusi dan perkembangan
teologi di kalangan umat Islam. Razi telah
mengalami periode yang berbeda dalam
pemikirannya, dipengaruhi oleh aliran
pemikiran Asy'ari dan kemudian oleh al-
Ghazali. Al-Razi mencoba memanfaatkan
unsur-unsur Mu‘tazilah dan Falsafah, dan
meskipun ia memiliki beberapa Kkritik
terhadap ibn Sina, Razi sangat
terpengaruh olehnya. Contoh terpenting
yang menunjukkan sintesis pemikiran
Razi mungkin adalah masalah keabadian
dunia dan hubungannya dengan Tuhan. la
mencoba menata kembali argumen-
argumen para teolog dan filosof tentang
hal ini, mengumpulkan dan mengkaji

7 Mohd Fauzi Hamat, "Mantik Aristotle dalam
Karya Ulama: Satu Analisis Terhadap Beberapa
Bahan Penulisan al-Imam Fakhr al-Din al-Razi (M.
606 H./1209 M.)," Jurnal Usuluddin Vol.11, No. 1,
(2000): 8.

8 Firdaus, "Studi Kritis Tafsir Mafatih Al-Ghaib." Al-
Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur'an dan Tafsir Vol. 3,
No.1, (2018): 52.

9 Gista Naruliya Siswanti, "Eksistensi dan Konsep
Syifa’dalam Tafsir Fakhrudin Al-Razi," Al-Mada:

secara Kritis argumen-argumen Kkedua
belah pihak. Dia menganggap, sebagian
besar, argumen para filsuf tentang
keabadian dunia lebih kuat daripada
posisi para teolog yang menekankan sifat
temporal dunia.’®

Al-Razi, dalam menangani
konsepsinya tentang fisika dan dunia fisik
dalam  bukunya  Matalib al-'Aliya,
mengkritik gagasan model geosentris di
dalam alam semesta dan mengeksplorasi
gagasan tentang keberadaan multiverse
dalam konteks komentarnya. Dalam ayat
Al-Qur'an, "Segala puji bagi Allah, Tuhan
Semesta  Alam." Dia  mengajukan
pertanyaan apakah istilah "dunia" dalam
ayat ini mengacu pada "banyak dunia di
dalam alam semesta atau kosmos tunggal
ini, atau banyak alam semesta lain atau
multiverse di luar alam semesta yang
diketahui ini.!
Mengenal Kitab al-Mahsiil fi ‘Ilm al-Usul

Selain dikenal sebagai mufassir yang
ulung dan juga scientist di bidang
astronomi, kimia, dan fisika, al-Razi juga
seorang yang ahli di bidang ushul fikih. Hal
ini dibuktikan dengan karya monumental
di bidang ushul fikih, yakni al-Mahsul fi
1lm al-Usul. Berikut detail identitas
kitabnya:
Nama Kitab : al-Mahsul fi ‘Ilm al-Usul

Pengarang : Fakhr al-Din ibn ‘Umar ibn

Husayn al-Raz1

Masa : 1149 -1209 M

Editor : Dr. Jabir Fayyad al-Alwani
Jumlah Jilid :6

Penerbit : Muassasah al-Risalah

Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya Vol. 2, No. 2,
(2019): 4.

10 I[rwan Malik Marpaung, "Melihat Sekilas Imam
Fakhral-Din al-Razi (544-606 H/1149-1209
M)." Kalimah: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran
Islam, Vol. 12, No. 1, (2014): 155.

11 Laura Hassan, "In Pursuit of the World's Creator:
Fakhr al-Din al-Razi on the Origins of the Universe
in al-Matalib al-'Aliya," Res Philosophica Vol. 98,
No. 2,(2021): 233.

38 Siti Masruroh, Reformat Pengelolaan Wakaf di Indonesia



Tempat : Beirut, Lebanon

Tahun Terbit : 1992 M

Terkait gambaran atau sistematika
kitab tersebut yang sudah dibagi menjadi
enam volume/jilid/juz akan diulas dalam
keterangan berikut ini:

1. Juz pertama belum banyak membahas
detail isi kitabnya. Juz ini diawali
dengan pemaparan identitas kitab dan
dilanjutkan dengan gambaran hasil
cetakan kitap pada edisi-edisi
sebelumnya yang masih
menggunakan tulisan tangan dan
belum terkomputerisari. Kemudian
dilanjutkan dengan deskripsi biografi
imam al-Razi. Sebelum memasuki
penjelasan dasar-dasar ushul fikih.
Seperti pengertian taklif, macam-
macam lafaz, khitab dsb.

2. Juz Kkedua sudah mulai membahas
kajian istinbat dalam ushul fikih. Yang
tercover di juz kedua ini adalah
pembahasan terkait lafaz amr dan
nahi. Kemudian dilanjutkan pada
pembahasan soal ‘am dan khass.

3. Juz Kketiga juga masih membahas
kajian istinbat yakni bahasan tentang
lafaz mutlaq dan muqayyad. Kemudian
dilanjutkan dengan bahasan soal
mujmal dan mubayyan. Di bagian
akhir juz ini juga dibahas tentang
konsep nasakh secara konprehensif.
Juz keempat mulai membahas tentang
istidlal yang sekaligus menjadi fokus
penelitian ini, yakni membahas
tentang ijmak. Dan di paruh bagian juz
keempat ini juga dibahas tentang
konsep khabar.
Juz kelima juga masih membahas
istidlal yakni qiyas dengan penjelasan
detail tentang asl, far’ dan teori ‘llah
yang merupakan inti dari
pembahasan dalil giyas. Di paruh
kedua juz ini juga dibahasa tentang
konsep ta‘adul dan tardjih manakala
ada dua atau lebih dalil yang perlu
penegasan kepastian hukumnya.

12 Fakhr al-Din al-Razi. Al-Mahstil fi ‘Ilmal-Usil, Juz
1 (Beirut: Muassasah al-Risalah, 1992), 27.

6. Juz enam yang merupakan

ditutup dengan pembahasan

Keunggulan kitab al-Mahstl
sisi komprehensitasnya
isi kitab ini.

pada
meramu

sumber ushul
Imam Syafi'i—yang penting

Hamdani,

terhadap keempat kitab

mempelajari

al-Mahsil.3

Imam al-Razi memang menyebutkan
istidlal dan istinbat di dalam Kkitabnya
namun dinilai oleh sebagian kalangan
istidlal
terutama aspek analisis tidak seberapa
mempertimbangkan hadis ahad sebagai
dalam
beristidlal menggunakan kaidah nasikh
dan manstukh beliau juga mempersilahkan.
Menasakh (menghapus) al-Qur’an dengan
bagi

cenderung menggunakan

rujukan  hukum. Kemudian

hadis mutawatir adalah kebolehan

13 Fakhr al-Din al-Razi. Al-Mahstil .., Juz 1, 28.

Jurnal al-Hikmah Volume 11 no 1 Maret 2023

Imam al-
memandang bahwa ada empat Kkitab
fikih—selain al-Risalah
untuk
dijadikan landasan ketika mendalami ilmu
ini. Keempat kitab tersebut adalah: (1) al-
Burhan karya Imam al-Juwayni, (2) al-
Mustasfa karya Imam al-Ghazali, (3) al-
‘Ahd kayra al-Qadi ‘Abd al-Jabbar al-
dan yang terakhir (4) al-
Mu‘tamad karya Abu al-Husayn al-Basr1.12

Imam al-Razi melihat bahwa kajian
tersebut,
ditambah a-Risalah adalah wajib sifatnya.
Bahkan menurut kelompok Mu'tazilah
sendiri, keempat kitab tersebut sudah
cukup dijadikan amunisi pembelajaran
ilmu ushul fikih. Namun di satu sisi al-Razi
melihat bahwa akan sulit sekali untuk
keempat kitab tersebut.
Ditambah dengan keterbatasan waktu dan
kesempatan bagi murid untuk menggali
literatur yang banyak. Sehingga, Imam al-
Razi berpikiran, “Bagaimana kalau materi
inti dalam kitab tersebut diramu menjadi
satu?” atas inisiatif itu lah maka lahir kitab

juz
terakhir dari serial kitab al-Mahstil ini
soal
ijtihad, mujtahid, dsb. Selain itu, juz
terakhir ini juga dipenuhi dengan
fahras atau bibliografi tentang ayat-
ayat yang dikutip, tokoh yang disebut,
sampai daftar isi lengkap dari bab 1-6.
ada
dalam
Razi

39



beliau. 4 Penghapusan yang dimaksud
bukan bermakna menghapus ayatnya,
tetapi ketentuan hukumnya. Sebagaimana
ayat tentang wasiat dihapus dengan hadis
la wasiyyah illa bi warith. Sebagian
kalangan menilai al-Razi menolak giyas
tetapi di dalam kitab tersebut jelas terlihat
bahwa beliau memaparkan secara rinci
bahasan soal giyas.1®

Yang menarik dari Imam al-Razi,
meskipun dianggap magnum opus, tetapi
beliau mengikuti Imam Syafi'i terkait
istihsan yang tidak dapat dijadikan
landasan hukum. Sehingga menetapkan
hukum dengan berlandasan istihsan
secara langsung akan tertolak dan tidak
sah. Hal inni bertentangan dengan
pendapat ulama  Hanafiyah  yang
menyatakan bahwa istihsan itu adalah
salah satu sumber hukum yang sah dan
dapat digunakan sebagai hujah. 16
Sedangkan pendapatnya tentang ijmak
akan diulas dalam pemaparan berikut.
Kajian Ijma’ dalam Kitab al-Mahsul fi
‘Ilm al-Usul

Definisi

Dilihat dari akar katanya, al-Razi
menyebut bahwa kata ijma’ itu bermakna
ganda. Pertama, ijmak dapat bermakna al-
‘azm yang artinya adalah maksud, niat atau
keputusan. Kedua, ijmak juga dapat
bermakna al-ittifag yang artinya adalah
bersepakat. Sedangkan beliau sepakat
terhadap definisi ulama yang mengatakan
bahwa ijmak secara istilah adalah:

W o el e ez il e iy A T Gl
“Kesepakatan ahl hall wa al-‘aqd
yang merupakan umatnya Nabi
Muhammad dalam suatu perkara”

Dalam memaknai ittifaq, beliau
berkeyakinan bahwa yang dimaksud
adalah ishtirak atau berserikat dalam
suatu hal entah sebuah keyakinan,
perkataan, atau perbuatan. Sedangkan ahl

14 Fakhr al-Din al-Razi. Al-Mahsiil .., Juz 3, 384.

15 Fakhr al-Din al-Razi. AI-Mahstil .., Juz 1, 37.

16 Abu Bakr Muhammad al-Sarakhsi, Usiil al-
Sarakhsi, Jilid 2 (Kairo: Dar al-Kitab al-‘Arabi, tt),
200.

ahl hall wa al-‘aqd dimaknai beliau sebagai
mujtahidin  dalam  urusan syariat.
Kemudian amr min al-umiir maksudnya
adalah persoalan yang dalam
pemecahannya perlu menggunakan akal
pikiran, dalil syariat, dan kaidah
kebahasaan.'®

Seperti yang terlihat dalam definisi
yang disitir oleh al-Razi, terlihat bahwa
ada unsur yang terlewat yakni al-‘asr min
al-ustr yang dalam terjemahan singkatnya
adalah “dalam suatu masa”.
Kemungkinan Terjadi Iljmak

Banyak yang meragukan tentang
kemungkinan terjadinya ijmak. Keraguan
itu, tidak hanya muncul di masa lampau
tapi juga di era sekarang. Sebagaimana
pendapat Abd Wahab Khalaf:

Moslin sae Se Y by gl e pla Y OF )

“Ijmak menurut definisi dan rukun
yang telah dijelaskan sebelumnya
tidak mungkin tercapai”

Tapi menurut al-Razi. Ijmak masih
mungkin  tercapai. Ada  beberapa
kemungkinan ijmak akan tercapai:

a. Ijmak atas perkara-perkara yang
daruriyyah, bukan yang furt‘iyyah. Di
antaranya, ijmak atas salat lima
waktu, ijmak atas kenabian dan
kerasulan Muhammad Saw.,

b. Ijmak tidak harus berarti kesepakatan
setiap orang yang tinggal di daerah
tertentu, tetapi cukup beberapa orang
yang ditemui dalam lingkup wilayah
tertentu misalkan di negara al-Fars

(Persia).
c. Ijmak juga dapat dicapai manakala
penguasa negara/sultan

mengumpulkan orang-orang dalam
satu tempat atau majelis. Dengan
begitu, akan diketahui, mana orang-
orang yang sepakat dan mana yang
tidak.20

17 Fakhr al-Din al-Razi. Al-Mahsiil .., Juz 4, 20.

18 Ibid.

19 Abd al-Wahab Khalaf, ‘Tlim Ustl al-Figh (Jakarta:
Dar al-Kutub al-Islamiyyah, 2010, 45.

20 Fakhr al-Din al-Razi. AlI-Mahstil .., Juz 4, 20.

40 Siti Masruroh, Reformat Pengelolaan Wakaf di Indonesia



Namun poin yang perlu ditekankan
di sini adalah, kalau memang masih
mungkin terjadi, apakah mungkin ijmak
itu kita ketahui? Sebab "mungkin terjadi”
belum tentu “mungkin diketahui”. Terkait
hal ini, al-Razi mengatakan:
G bl 0Ly @ V) gl Jsa Bae U)W Gk Y a
D okdE Ogesll OIS
Dalam kutipan tersebut terlihat jelas
bahwa, meskipun mungkin terjadi tetapi
ijmak setelah masa sahabat sulit bahkan
tidak mungkin diketahui. Alasannya
adalah umat Islam sudah tersebar di
berbagai penjuru dunia dan tidak
mungkin ijmak terbentuk, Sehingga hanya
pada masa sahabatlah, ijmak itu ada dan
dapat diketahui.
Hukum Ijmak
Hukum ijmak yang dimaksud di sini
adalah hukumnya menentang atau
menolak hukum yang sudah disepakati
bersama (al-hukm al-mujtama’). Dalam hal
ini, al-Razi konsisten terhadap
pendapatnya di awal. Bahwa ada beberapa
hal yang harus dipahami terkait
kategorisasi al-hukm al-mujtama’. Dalam
hal perkara yang sudah menjadi persoalan
daruriyyah, seperti salat, haji, mengakui
kenabian dan kerasulan Nabi saw maka
bagi yang menentang akan dihukumi kafir.
Sedangkan yang menolak al-hukm al-
mujtama’ tapi sifatnya adalah hukum yang
furti’iyyah maka tidak dianggap kafir.22
Ijmak versi Syiah
Telah disebutkan di awal bahwa
penjelasan yang dipaparkan al-Razi sangat
mendalam terutama part istidlal. Bahkan
ada bagian ijmak “menurut ahli Syiah”.
Dalam hal ini al-Razi menjelaskan bahwa
terdapat sedikit perbedaan antara ijmak
versi Sunni dengan yang diyakini oleh ahli
Syiah. Menurut orang Syiah ada beberapa
syarat ijmak supaya dapat diakui.
Pertama, ijmak haruslah berasal dari
perkataan Imam. Yang kedua, imam
tersebut harus individu yang maksum.23

21 Fakhr al-Din al-Razi. Al-Mahsiil .., Juz 4, 34.
22 Fakhr al-Din al-Razi. Al-Mahsiil .., Juz 4, 209.
23 Fakhr al-Din al-Razi. Al-Mahsiil .., Juz 4, 104.
24 Ibid.

T W G sn sl = ppandl U e Gua 2l play
“Ijmaknya umat dapat diketahui jelas dari
perkataan Imam al-Maksum, yang mana
itu adalah kebenaran maka jangan
melanggar hukum.”

Ijima’ dalam Lintasan Sejarah: Studi
Kritis terhadap Kemunculan Ijmak

Peristiwa penunjukan Abu Bakr
sebagai khalifah adalah awal mula
terjadinya ijmak, yakni umat muslim
bersepakat untuk menyerahkan diri dan
bersumpah setia terhadap Abu Bakr. [jmak
tidak  hanya terjadi saat awal
pengangkatan Abu Bakr, namun saat ia
mengemban tugas sebagai khalifah, ia juga
dihadapkan pada persoalan pengumpulan
naskah al-Qur’an. Hal tersebut juga dinilai
sebagai perwujudan ijmak. 25

Namun Di lain sisi, Fazlur Rahman
memulai bahasan Islamic Methodology in
History-nya dengan menyebut sunah Nabi
yang kemudian bertransformasi menjadi
ijmak. Pandangan tersebut serupa dengan
pemikiran Hasan. Dua pemikir ini lebih
menekankan pada aspek sejarah konkret
dibandingkan menekankan aspek
literasinya.

Lantas konsensus pengangkatan
Abu Bakr atau sunah Nabi Saw yang
dianggap sebagai cikal bakal ijmak?
Jawaban al-Bahisain sebenarnya lebih
masuk akal. Secara faktual, pengangkatan
Abu Bakr sebagai khalifah adalah buah
dari kesepakatan masyarakat Muslim kala
itu. Yang mana, kesepakatan tersebut
didasarkan atas berbagai pilihan rasional
lewat media musyawarah. Akan tetapi,
pembahasan tidak cukup jika hanya
mengacu pada peristiwa tersebut. I[jmak
tidak selamanya berwujud kesepakatan
verbal. Dalam hal ini, pelestarian sunah
Nabi adalah wujud ijmak dalam bentuk
lainnya: praktik menggejala di dalam
suatu  kelompok masyarakat yang
berlangsung secara berulang. Kerelaan
masyarakat secara komunal untuk

25Ya‘qub ibn ‘Abd al-Wahhab al-Bahisain, Al-ljma“:
Hagqiqatuh, Arkanuh, Shurttuh, Imkanuh,
Hujjiyatuh, Ba‘dua Ahkamih, (Riyadh: Maktabah al-
Rushd, 2008), 57.

Jurnal al-Hikmah Volume 11 no 1 Maret 2023 | 41



melaksanakan sunah Nabi juga dapat
disebut sebagai ijmak.26

Maka dari itu, dapat disimpulkan
bahwa awal kemunculan ijmak secara
nyata adalah pengangkatan Abu Bakr
sebagai khalifah sedangkan sunah adalah
materi dasar atau benih yang seiring
berjalannya waktu dapat bertransformasi
menjadi ijmak. Transformasi sunah
menjadi ijmak  nantinya  banyak
dipengaruhi oleh faktor politik. Sebab,
esensi awal sunah sendiri di era awal
kekhalifahan Islam—menurut Schacht—
memiliki konotasi politik dibandingkan
hukum atau fikih.2”

Eksistensi ijmak memainkan peran
penting dalam mempertahankan
keutuhan umat. Sebab, ketiadaan Nabi
Saw. dapat menjadi pemicu ledakan
konflik antar umat. Peran penting ijmak
terlihat saat pemilihan Abu Bakr. Ide
untuk menjadikan Abu Bakr Kkhalifah
dimungkinkan muncul karena Nabi Saw
tidak memiliki successor seorang anak
laki-laki. 22 Namun, persetujuan dari
sebagian orang yang terlibat dalam
pemilihan Abu Bakr dinilai tidak cukup
sebab tidak sedikit yang meragukan
keabsahannya: Ansar dan Bani Hashim.
Maka dari itu, perlu legitimasi ijmak dari
seluruh  masyarakat Arab. Walaupun
konsep “Islamic nation” atau negara belum
dikenal komunitas Arab saat itu, kesatuan
terhadap seluruh masyarakat, apa pun
kepercayaannya, merupakan salah satu
ajaran Nabi Saw yang harus diterapkan.2®

Para empat khalifah pada dasarnya
dipilih oleh rakyat, baik secara langsung
atau tidak langsung. Kabarnya,
pencalonan ‘Umar sebagai Kkhalifah

26 Rahman bahkan menyebutkan bahwa term
sunah dianggap sama dengan konsep al-amr al-
mujtama' 'alayh (ijmak) oleh Imam Malik sehingga
sunah dan ijmak adalah sesuatu yang materially
identical Fazlur Rahman, Islamic Methodology in
History (Islamabad: Islamic Research Institute,
1964), 18.

27 Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law
(Oxford: Oxford University Press, 1982), 17.

28 Asghar Ali Engineer, The Origin and Development
of Islam (Hyderabad: Orient Longman, 1987), 127.

berasal dari Abu Bakr yang sebelumnya
berunding dengan beberapa tokoh yang
bertanggung jawab. Sedangkan pemilihan
‘Uthman juga atas panitia bentukan ‘Umar
untuk menetapkan penggantinya atau
yang dikenal dengan ahl al-shiira. Dan
anggota yang masih hidup (bagqiyyat al-
shira) di kemudian hari menunjuk ‘All
sebagai penerus ‘Uthman.30

Sejatinya, dalam sejarah Islam, ijmak
adalah suatu proses natural dalam
menyelesaikan masalah yang dihadapi
dengan mendasarkannya pada suara
mayoritas umat. Bukan pada otoritas
mujtahid sebagaimana ijmak saat ini.
[jmak muncul untuk kali pertamanya
sebab adanya sosio-political necessity
(kebutuhan sosio-politik) sebagaimana
telah dibahas di subbab sebelumnya. Baru
di era kemudian melibatkan al-Qur’an dan
Sunah untuk melegitimasinya.3

Melihat fakta sejarah yang demikian
Hasan berpendapat bahwa sebenarnya
ijmak dalam Islam adalah suatu aktivitas
informal dan tidak memiliki sarana yang
valid untuk memastikan kehendak
masyarakat. Bermula dari suatu perintah
shura (musyawarah) dalam al-Qur'an
untuk kemudian berlabuh pada suatu
keputusan bersama untuk mendapatkan
kebenaran objektif. Aktivitas kekhalifahan
awal adalah aktivitas yang banyak
menggunakan sarana shiira terutama saat
pemilihan pemimpin. Sedangkan di masa
kekhalifahan selanjutnya (Umayyah dan
Abbasiyah) tampuk kekhalifahan beralih
menjadi medan dinasti otoriter. Tidak
sedikit rakyat yang dipaksa untuk sumpah
setia terhadap khalifah yang memimpin.32
Di era ini, ijmak mengalami distorsi masif.

29 Leonard Binder, Religion and Politics in Pakistan
(Berkeley & Los Angeles: University of California
Press, 1961), 35.

30 Aba Ja‘far Muhammad ibn Jarir Al-Tabari, Tarikh
Al-Umam Wa Al-Muliik (Riyadh: Bayt al-Afkar wa
al-Dawliyyah, n.d.), 492.

31 Ahmad Hasan, “Ijma’ in The Early School”
Islamic Studies, Vol. 6, No. 2 (1967): 122.

32 Efraim Karsh, Islamic Imperialism: A History
(New Haven: Yale University Press, 2007), 35.
Bandingkan gambaran ekstrem Muawiyah dalam
Jonathan A. Berkey, The Formation of Islam:

42 Siti Masruroh, Reformat Pengelolaan Wakaf di Indonesia



Distorsi Masif Ijmak di era Imam al-
Shafi’i

Bagi al-Shafi‘l, kelemahan dari cara
berpikir para ahli hukum di masa itu
adalah  banyaknya pendapat antar
berbagai mazhab yang satu dengan
lainnya berlainan. Ahli [rak memiliki ijmak
yang berbeda dengan ahli Madinah. Begitu
pula dengan ahli Suriah. Sehingga, ia
menilai tidak ada ijmak yang benar-benar
tercapai. Yang ada adalah iftiraq.3® Untuk
itu, tidak mengherankan jika al-Shafi1
menggagas hadith movement sebagai
upaya counter measure terhadap ahli
ijmak yang berkembang di eranya. Secara
umum, aktivitas penafsiran sunah yang
terbuka kemudian mengkristal menjadi
ijmak berangsur menghilang ketika
gerakan formalisasi hadis menggejala.

Tampak jelas jika ijmak menurut
pemahaman ahli ijmak di era awal
kemunculan mazhab dengan ijmak versi
al-Shafic berbeda tajam. Bagi al-Shafif,
ijmak adalah sesuatu yang formal dan
merupakan suara  bulat.  al-Shafi1
menuntut ijmak sebagai suatu
kesepakatan yang tidak meninggalkan
celah untuk dikritik atau ditentang.
Sedangkan di era awal kemunculan
mazhab, ijmak adalah proses yang tidak
formal. Ijmak berlangsung melalui
mekanisme dialektika yang demokratis.
[jmak tumbuh beriringan dengan spirit
kehidupan umat Islam. Ijmak sering kali
menghimpun pemikiran-pemikiran baru,
bukan malah berpegang pada sesuatu
yang sudah paten selamanya.34

Terdapat aktivitas pemikiran hukum
yang berbeda antara Imam al-Shafi1
dengan imam mazhab sebelumnya. Di era
awal, aktivitas pemikiran hukum itu
mengambil urutan  Sunah—Ijtihad—
Ijmak. Sedangkan di era al-Shafi1
tatarannya berubah menjadi Sunah
(Hadis)—Ijmak—Ijtihad. Perubahan
urutan ini mempengaruhi pemikiran

Religion and Society in The Near-East, 600-1800
(Cambridge: Cambridge University Press, 2003),
76-77.

33 Rahman, Islamic Methodology in History, 24.

hukum di era selanjutnya dan pastinya
mengubah teori ijmak. Tidak hanya secara
struktural tetapi juga secara material.
Menurut Rahman, cara berpikir al-Shafi‘l
memang memberikan stabilitas sosio-
religius—karena semua hukum dijadikan
formal dan satu—namun sebagai
imbasnya: pudarnya semangat kreativitas
dan orisinalitas berpikir.35

Gerakan formalisasi sunah lewat
hadis mulai berkembang di era Imam al-
Shafi1. Kendati demikian, sebenarnya
eksistensi hadis sudah ada sejak masa
Nabi Saw. meski mengambil bentuk
informal. Ketika nabi wafat, hadis mulai
dipergunakan secara “semi-formal”. Yang
menjadi tren saat itu, sekitar perempat
akhir abad pertama, masih penafsiran
sunah secara terbuka atau dapat diartikan
sebagai the living hadith. Kemudian di
abad kedua hijriah lebih banyak beredar
hadis walau dinisbahkan kepada para
sahabat, tabi‘in dan generasi ketiga.36

Meski mulai ada hadith movement,
para ahli hukum di era mazhab sebelum
al-Shafi1l lebih memilih penafsiran sunah
secara terbuka, dibandingkan dengan
menggunakan hadis yang diriwayatkan
secara ahad/soliter. Misalnya, Abu Yusuf
(mazhab Irak) menolak hadis ahad dan
lebih berpedoman pada para ahli hukum
sebagai creator of living sunnah. Kemudian
Imam Malik lebih menghormati praktik
masyarakat Madinah ketimbang hadis
ahad. Sikap tersebut ditentang oleh Imam
al-Shafi‘t. [a mengkritik mereka yang tidak
mentransmisikan hadis secara benar.3’
Ijmak yang Bernuansa Keindonesiaan
(Tawaran Pemikiran)

Tren definisi ijmak kebanyakan
mengarah pada ijmak sarih, termasuk
definisi ijmak yang diangkat al-Razi sebab
ia jelas menyebut bahwa yang dimaksud
ijmak adalah kesepakatan ahl wa al-aqd
yang mana tidak mungkin terjadi secara
sukuti. Walau demikian, dirinya tidak

34 Rahman, 23.
35 Rahman, 24.
36 Rahman, 33.
37 Rahman, 34.

Jurnal al-Hikmah Volume 11 no 1 Maret 2023 | 43



memberikan gambaran terkait ijmak sarih
atau sukuti. Di samping itu, tren ijmak hari
ini hanya boleh dirumuskan oleh mujtahid
dan/atau orang-orang yang kompeten
dalam bidang tertentu. Sehingga muncul
gagasan untuk menginstitusikan ijmak ke
dalam bentuk assembly, DPR, MUI, dsb.
Gagasan tersebut banyak dipengaruhi oleh
cara mereka yang tidak mendekonstruksi
definisi ijmak secara totaliter. Mereka
hanya melakukan kontekstualisasi
terhadap definisi standar ijmak, sekiranya
dapat memenuhi tuntutan zaman.

Padahal, dilihat dari prinsip egaliter,
menginstitusikan ijmak dalam bentuk
demikian sama saja mendiskreditkan
masyarakat awam. Meski tidak kompeten
di bidang perumusan hukum Islam,
setidaknya mereka dilibatkan dalam
proses. Sehingga, hukum Islam menjadi
produk eksklusif para elite agama. Hal ini
tentu berbanding terbalik dengan ijmak di
era khalifah atau awal imam mazhab.
Mereka menggunakan sunah sebagai basis
berpikir dan bertindak.

Kalau memang
mengkontekstualisasikan  ijmak sarih
dinilai kurang relevan. Maka what if
(bagaimana jika) yang
dikontekstualisasikan adalah rival dari
ijmak sarih, yakni ijmak sukuti?
Mungkinkah kekurangan-kekurangan
yang disebutkan dapat ditutupi? Telah
peneliti uraikan sebelumnya bahwa ijmak
sukuti adalah kesepakatan yang tidak
tersuarakan namun menggejala dalam
praktik sosial dan pemahaman umum.

Namun mungkin timbul pertanyaan
bahwa ada kesamaan antara ijmak sukiiti
dengan dalil ‘adat yang ada di dalam kajian
ilmu usul al-figh. Memang secara prinsip
tidak ada perbedaan. Sebagaimana dalil
maslahah mursalah (Imam Malik) dan
istihsan (Imam Abu Hanifah). Hanya ada
perbedaan dalam hal teknis atau
metodenya. Sebagaimana ijmak sukuti
dengan dalil ‘adat, jika hendak dibedakan
maka ijmak sukuti adalah proses

pembentukan pemahamannya secara
natural  sedangkan  ketika  sudah
mengkristal dan diaplikasikan dalam
kehidupan sosial secara berulang maka
berubah menjadi ‘adat.

Keterkaitan konsep seperti ini juga
mewarnai banyak pemikiran akademisi
muslim, misalkan Fazlur Rahman.
Awalnya ia membahas tentang sunah Nabi
Saw. hingga berakhir menjadi ijmak.
Artinya, pola berpikir seperti ini bukan hal
baru. Terdapat banyak konsep-konsep
teknis di dalam kajian usil al-figh yang
tendensi sejatinya sama. Kesamaan
tersebut tidak terdapat pada level metode
tetapi secara prinsipiel.

Bagi penulis, menerapkan ijmak
sukuti lebih relevan dalam konteks
masyarakat Muslim Indonesia.
Masyarakat Muslim secara umum—dalam
hal ini yang disebut awam-—dapat
berkontribusi dalam membentuk ijmak.
Pada akhirnya, berbagai hal yang terkait
moral dan hukum agama akan disepakati
lewat pola pikir dan tindakan masyarakat.
Dengan kata lain, menyublim menjadi
local wisdom. Tentunya, local wisdom
sekelompok  Muslim  tidak  dapat
digeneralisasi dipaksakan untuk
kelompok Muslim lain yang memiliki latar
belakang budaya yang berlainan.

Misalkan, dalam hal Kkewarisan,
masyarakat Muslim Jawa akan cenderung
membagi harta sama rata antar para ahli
waris yang memiliki derajat yang sama:
anak laki-laki dan anak perempuan.
Contoh lain dalam hal poligami.
Kecenderungan hari ini masyarakat
menganggap beristri lebih dari satu
sebagai hal yang tabu, walau tidak benar-
benar melarangnya. Kemudian
perkawinan yang dilakukan oleh anak
yang berusia dini—katakan di bawah 20
tahun—juga dianggap sebagai hal yang
negatif meski fikihnya tidak melarang.

Berbagai contoh tersebut adalah
pandangan komunal masyarakat Muslim
di Indonesia dan itulah ijmak yang

Siti Masruroh, Reformat Pengelolaan Wakaf di Indonesia



sesungguhnya. Realitas seperti inilah yang
merupakan ijmak sejati, sebagaimana
pernah terjadi dalam histori
perkembangan alam pikir masyarakat
Muslim abd kedua dan ketiga hijriah.
[jmak itu pelestarian nilai-nilai mulia
(sunah) yang kemudian mendapatkan
social consent. Kalau ijmak hanya berpusat
pada otoritas elite agama, belum tentu
kelompok akar rumput Muslim akan
menyepakatinya. Sehingga, local wisdom,
atau adat itulah yang harus diperlakukan
sebagai ijmak.
Penutup

Seiring berjalannya waktu, ijmak
menjadi semakin banyak batasan/syarat
dan semakin berbeda dari saat awal
kemunculannya. Memang diperlukan
kajian sejarah yang hari ini luput dari
pertimbangan ulama Ushul Fikih atau
Fikih. Kajian al-Razi memang

komprehensif. Al-Razi menjelaskan ijmak
dengan berbagai kemungkinan-
kemungkinan yang terjadi. [jmak versi al-
Razi telah mengalami perubahan dan
berbeda dari awalnya. Namun yang patut
diapresiasi, beliau sadar bahwa ijmak
yang sekarang tidak mungkin terjadi. Al-
Razi sadar bahwa definisi ijmak yang
benar adalah seperti demikian saat ini,
namun ia tidak berposisi untuk melacak ke
belakang untuk merevisi “apakah ini
definisi yang benar?”. Andai al-Razi
melakukan penelitian sejarah niscaya
menemukan penyebabnya dan mungkin ia
akan merevisi definisi tersebut. Sampai
saat ini belum dapat diketahui penyebab
pasti dan kapan definisi ijmak menjadi
sangat idealis.

BIBLIOGRAPHY

Abd al-Wahab Khalaf. (2010). 7Im Usul al-Figh. Dar al-Kutub al-Islamiyyah.
Abu Bakr Muhammad al-Sarakhst. (tt). Ustl al-Sarakhst. Jilid 2. Dar al-Kitab al-‘Arabi.
Abu Ja‘far Muhammad ibn Jarir Al-Tabarl. (tt). Tarikh AI-Umam Wa Al-Muliik. Bayt al-Afkar

wa al-Dawliyyah.

Ahmad Hasan. (1967). Ijma’ in The Early School. Islamic Studies.

Asghar Ali Engineer. (1987). The Origin and Development of Islam. Orient Longman.
Efraim Karsh. (2007). Islamic Imperialism: A History. Yale University Press.

Fakhr al-Din al-Razi. (1992). Al-Mahstil fi ‘Ilmal-Usul. Juz 1. Muassasah al-Risalah.
Fazlur Rahman. (1964). Islamic Methodology in History. Islamic Research Institute.

Firdaus. (2018). Studi Kritis Tafsir Mafatih Al-Ghaib. Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur'an dan
Tafsir.

Gista Naruliya Siswanti. (2019). Eksistensi dan Konsep Syifa’ dalam Tafsir Fakhrudin Al-Razi.
Al-Mada: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya.

Irwan Malik Marpaung. (2014). Melihat Sekilas Imam Fakhral-Din al-Razi (544-606 H/1149-
1209 M). Kalimah: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam.

Jonathan A. Berkey. (2003). The Formation of Islam: Religion and Society in The Near-East,
600-1800. Cambridge University Press.

Joseph Schacht. (1982). An Introduction to Islamic Law. Oxford University Press.

Laura Hassan. (2021). In Pursuit of the World's Creator: Fakhr al-Din al-Razi on the Origins
of the Universe in al-Matalib al-'Aliya. Res Philosophica

Leonard Binder. (1961) Religion and Politics in Pakistan. University of California Press.

- (

Marwan Ghulam ‘Abd al-Qadir. (2008). al-Ijma“ ‘ind al-Usuliyyin. Universitas Um Qura.

Jurnal al-Hikmah Volume 11 no 1 Maret 2023 | 45



Mohd Fauzi Hamat. (2000). Mantik Aristotle dalam Karya Ulama: Satu Analisis Terhadap
Beberapa Bahan Penulisan al-Imam Fakhr al-Din al-Razi (M. 606 H./1209 M.). In Jurnal
Usuluddin.

Nur Farhana Baharuddin, et al. (2018) Fakhr Al-Din Al-Razi: a Systematic Review on
Literature Found in Indonesia. In International Journal of Civil Engineering and
Technology.

Tistigar Sansayto dan Alinda Zakiyatul Fakhiroh. (2018). Konsep [lmu Menurut Fakhr al-Din
al-Razi. Kalimah: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam.

Tony Street. (1997). Concerning the life and works of Fakhr al-Din al-Razi. In Islam: Essays
on Scripture, Thought and Society.

Ya‘qub ibn ‘Abd al-Wahhab al-Bahisain. (2008) Al-jma“ Haqiqatuh, Arkanuh, Shurtituh,
Imkanuh, Hujjiyatuh, Ba‘dua Ahkamih. Maktabah al-Rushd.

46 Siti Masruroh, Reformat Pengelolaan Wakaf di Indonesia



