
  

 

36 Siti Masruroh, Reformat Pengelolaan Wakaf di Indonesia  

 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

IJMAK DALAM PANDANGAN FAKHR AL-DĪN AL-RĀZĪ 
 
 

Faby Toriqirrama  
IAI Badrussholeh 

 fabytoriqirrama@gmail.com 
 

Abstract: 
Fakr al-Dīn al-Rāzi was one of the pioneers of the science of Usul al-Fiqh. He 
composed a book that became a masterpiece, namely Al-Maḥṣūl fi 'Ilm al-Uṣūl. The 
researcher wants to explore one of the chapters in the book, which is about ijmak or 
which today is defined as the consensus of mujtahids throughout the world and 
occupies the third position in the hierarchy of sources of Islamic law. However, in 
fact ijmak is not widely used by scholars as a proof. This study aims to explore al-
Rāzi's thoughts on ijmak and explore artifacts of ijmak which have been scattered 
in its historical development. With the aim of finding the true definition of 
consensus. This study concludes that ijmak in the early era of its emergence was not 
the same ijmak as today. The consensus in the past—in the era of Caliph Abu Bakr—
with today's consensus even seems to have a diametrical difference. Ijmak used to 
be democratic (all people were allowed to agree), open to criticism, flexible in 
change. Meanwhile, today ijmak is the authority of the mujtahid, closed to criticism, 
and rigid. Even opposing a valid consensus is considered a form of kufr. In the 
Indonesian context, ijmak is synonymous with local wisdom that develops in the 
community. One example: polygamy is taboo for Indonesian people, although 
according to Islamic law and state law it is not prohibited. 
Keywords: al-Razi, ijmak, historical 
 
 

Pengantar 
Ijmak adalah salah satu sumber 

hukum Islam yang menempati posisi 
ketiga setelah Hadis menurut mazhab al-
Shāfi‘ī. Begitu pun di dalam referensi 
umum (kitab atau buku) uṣūl al-fiqh yang 
dijadikan bahan ajar di lingkungan 
pesantren dan perguruan tinggi Islam 
kebanyakan menempatkan ijmak di posisi 
ketiga sebagai al-adillah al-shar‘īyyah. 1   
Melihat fakta yang demikian adanya, 
seharusnya ijmak dapat dipraktikkan 

                                                        
1 Abd al-Wahāb Khalāf, ‘Ilm Uṣūl al-Fiqh, (Jakarta: 
Dār al-Kutūb al-Islāmiyyah, 2010), 42-43.  

sebagai salah satu sumber hukum yang 
valid di tengah-tengah masyarakat.  

Namun, peneliti menemukan adanya 
kesenjangan antara teori dengan 
realisasinya. Konsep ijmak yang dipahami 
oleh para sarjana, ulama, atau umat 
Muslim pada umumnya adalah suatu 
bentuk kesepakatan mutlak, bulat, 
permanen, rigid, dan memiliki daya ikat 
secara totalitas. Menurut pendapat yang 
paling ekstrem, melawan atau 
mengingkari ijmak bahkan dapat 



 

 Jurnal al-Hikmah Volume 11 no 1 Maret 2023 37 

 

dikatakan kafir. 2   Namun, di mana 
wujudnya? Mengapa tidak digunakan di 
dalam forum-forum baḥth al-masāil 
misalnya. Atau setidaknya menjadi bahan 
diskusi di berbagai institusi keagamaan 
formal maupun informal. Apakah mungkin 
ijmak hanya konsep idealis yang tidak 
pernah ada di dalam praktiknya. 

Oleh karena itu, ijmak perlu diteliti 
lebih komprehensif mulai dari konsep 
dasarnya hingga sejarahnya supaya dapat 
dipetakan akar masalahnya. Peneliti 
merujuk pada salah satu kitab yang dinilai 
magnum opus dalam bidang ushul fikih, 
yakni Al-Maḥṣūl fi ‘Ilm al-Uṣūl karangan 
Fakr al-Dīn al-Rāzi dengan tujuan 
menggali informasi tentang ijmak dari 
sumber yang valid. Tentunya, tidak lepas 
pula dari literatur lain yang membahas 
ijmak dari sisi sejarah maupun 
kontekstualisasinya sebagai penyeimbang 
dan pengayaan.  
Fakhr al-Dīn al-Rāzī: Pionir berbagai 
Bidang Ilmu  

Fakhr al-Dīn al-Rāzī, yang bernama 
lengkap Abū Abd Allāh Muḥammad ibn 
Umar ibn al-Ḥusayn (Arab:  أبو عبد الله محمد
 lahir pada tahun 1149 ,(بن عمر بن الحسي   
atau 1150 M (543 atau 544 H) di Ray 
(dekat dengan Teheran modern), dari 
mana nisbah al-Razi-nya berasal. 3  
Menurut Ibn al-Sha‘ār al-Mawṣil 
(meninggal 1256), salah satu penulis 
biografi al-Razi yang paling awal, kakek 
buyutnya adalah seorang saudagar kaya di 
Mekah. Entah kakek buyutnya atau 
kakeknya bermigrasi dari Mekah ke 
Tabaristan (wilayah pegunungan yang 
terletak di pantai Kaspia di Iran utara) 
pada abad ke-11, dan beberapa waktu 

                                                        
2 Terdapat beberapa pemahaman tentang hukum 
bagi seseorang yang mengingkari ijmak: (1) tidak 
kafir, (2) fasik, dan (3) kafir. Baca Marwān Ghulām 
‘Abd al-Qādir, “al-Ijmā‘ ‘ind al-Uṣūliyyīn”, (Tesis—
Makkah: Universitas Um Qurā, 2008), 131-134. 
3  Tony Street, "Concerning the life and works of 
Fakhr al-Dīn al-Rāzī," dalam Islam: Essays on 
Scripture, Thought and Society, (Amsterdam: Brill, 
1997), 135-146. 
4 Nur Farhana Baharuddin, et al. "Fakhr Al-Din Al-
Razi: a systematic review on literature found in 
Indonesia." International Journal of Civil 

setelah itu keluarga tersebut menetap di 
Ray. Terlahir dalam keluarga asal Mekah, 
al-Razi mengaku sebagai keturunan dari 
khalifah pertama Abu Bakar (c. 573–634), 
dan dikenal oleh para penulis biografi 
abad pertengahan sebagai al-Qurash 
(anggota Quraisy, suku Nabi Muhammad 
yang juga dimiliki oleh Abu Bakar). 
Namun, tidak jelas dari garis keturunan 
mana al-Razi membayangkan 
hubungannya dengan Abu Bakar akan 
terjadi, dan penyair Ibn Unayn (m. 1233 
M) benar-benar memuji dia sebagai 
keturunan khalifah kedua Umar ibn al-
Khattab.4 

Fakhr al-Din pertama kali belajar 
dengan ayahnya, iyāʾ al-Dīn al-Makk, 
dirinya seorang sarjana dari beberapa 
reputasi yang magnum opus di kalam 
baru-baru ini telah ditemukan kembali 
sebagian dan kemudian di Merv dan 
Maragheh, di mana dia adalah salah satu 
murid-murid Majd al-Din al-Jili, yang pada 
gilirannya menjadi murid al-Ghazali. Dia 
adalah pendukung terkemuka teologi 
Asy'ari.5 

Komentarnya tentang Al-Qur'an 
adalah yang paling beragam dan banyak 
sisi dari semua karya sejenis yang masih 
ada, yang terdiri dari sebagian besar 
materi penting yang sebelumnya muncul. 
Dia mengabdikan dirinya untuk berbagai 
studi dan dikatakan telah menghabiskan 
banyak uang untuk eksperimen dalam 
alkimia. Dia mengajar di Ray (Iran Tengah) 
dan Ghazni (Afghanistan timur), dan 
menjadi kepala universitas yang didirikan 
oleh Mohammed ibn Tukush di Herat 
(Afghanistan barat).6 

Engineering and Technology, Vol. 9, No. 5, (2018): 
708. 
5 Tistigar Sansayto and Alinda Zakiyatul Fakhiroh, 
"Konsep Ilmu Menurut Fakhr al-Din al-
Razi," Kalimah: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran 
Islam, Vol. 16, No. 2, (2018): 160. 
6  Esa Agung Gumelar, "Model Interaksi Profetik 
Edukatif Pendidik Dan Peserta Didik (Telaah 
Tarbawiyah Imam Ar-Razi Perspektif Tafsir 
Mafatihul Ghaib Dalam Surat Al-Kahfi Ayat 60-82): 
Esa Agung Gumelar, Muslihudin, Sumanta," My 
Campaign Journal, Vol. 3, No.1, (2021): 25. 



  

 

38 Siti Masruroh, Reformat Pengelolaan Wakaf di Indonesia  

 

Di tahun-tahun terakhirnya, ia juga 
menunjukkan minat pada mistisisme, 
meskipun hal ini tidak pernah menjadi 
bagian penting dari pemikirannya. Ia 
meninggal di Herat (Afghanistan) pada 
tahun 1209 (606 H), di mana makamnya 
masih dihormati sampai sekarang.7 Salah 
satu pencapaian luar biasa Imam Razi 
adalah karya interpretasi uniknya tentang 
Al-Qur'an yang disebut Mafātiḥ al-Ghayb 
(Kunci untuk Yang Gaib) dan kemudian 
dijuluki Tafsīr al-Kabīr (Komentar Agung), 
salah satu alasannya adalah karena 
panjangnya 32 jilid. 8  Karya ini banyak 
mengandung kepentingan filosofis. Salah 
satu keprihatinan utamanya adalah 
kemandirian intelek. Pengakuannya akan 
keutamaan Al-Qur'an tumbuh seiring 
dengan usianya. Rasionalisme Al-Razi 
tidak diragukan lagi, memegang tempat 
penting dalam perdebatan dalam tradisi 
Islam tentang harmonisasi akal dan 
wahyu.9 

Perkembangan Kalam (teologi 
skolastik Islam) oleh Al-Razi 
menyebabkan evolusi dan perkembangan 
teologi di kalangan umat Islam. Razi telah 
mengalami periode yang berbeda dalam 
pemikirannya, dipengaruhi oleh aliran 
pemikiran Asy'ari dan kemudian oleh al-
Ghazali. Al-Razi mencoba memanfaatkan 
unsur-unsur Muʿtazilah dan Falsafah, dan 
meskipun ia memiliki beberapa kritik 
terhadap ibn Sina, Razi sangat 
terpengaruh olehnya. Contoh terpenting 
yang menunjukkan sintesis pemikiran 
Razi mungkin adalah masalah keabadian 
dunia dan hubungannya dengan Tuhan. Ia 
mencoba menata kembali argumen-
argumen para teolog dan filosof tentang 
hal ini, mengumpulkan dan mengkaji 

                                                        
7  Mohd Fauzi Hamat, "Mantik Aristotle dalam 
Karya Ulama: Satu Analisis Terhadap Beberapa 
Bahan Penulisan al-Imam Fakhr al-Din al-Razi (M. 
606 H./1209 M.)," Jurnal Usuluddin Vol.11, No. 1, 
(2000): 8. 
8 Firdaus, "Studi Kritis Tafsir Mafatih Al-Ghaib." Al-
Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur'an dan Tafsir Vol. 3, 
No.1, (2018): 52. 
9 Gista Naruliya Siswanti, "Eksistensi dan Konsep 
Syifa’dalam Tafsir Fakhrudin Al-Razi," Al-Mada: 

secara kritis argumen-argumen kedua 
belah pihak. Dia menganggap, sebagian 
besar, argumen para filsuf tentang 
keabadian dunia lebih kuat daripada 
posisi para teolog yang menekankan sifat 
temporal dunia.10  

Al-Razi, dalam menangani 
konsepsinya tentang fisika dan dunia fisik 
dalam bukunya Matalib al-'Aliya, 
mengkritik gagasan model geosentris di 
dalam alam semesta dan mengeksplorasi 
gagasan tentang keberadaan multiverse 
dalam konteks komentarnya. Dalam ayat 
Al-Qur'an, "Segala puji bagi Allah, Tuhan 
Semesta Alam." Dia mengajukan 
pertanyaan apakah istilah "dunia" dalam 
ayat ini mengacu pada "banyak dunia di 
dalam alam semesta atau kosmos tunggal 
ini, atau banyak alam semesta lain atau 
multiverse di luar alam semesta yang 
diketahui ini.11 
Mengenal Kitab al-Maḥṣūl fi ‘Ilm al-Uṣūl 

Selain dikenal sebagai mufassir yang 
ulung dan juga scientist di bidang 
astronomi, kimia, dan fisika, al-Razi juga 
seorang yang ahli di bidang ushul fikih. Hal 
ini dibuktikan dengan karya monumental 
di bidang ushul fikih, yakni al-Maḥṣūl fi 
‘Ilm al-Uṣūl. Berikut detail identitas 
kitabnya: 
Nama Kitab : al-Maḥṣūl fi ‘Ilm al-Uṣūl 

Pengarang : Fakhr al-Dīn ibn ‘Umar ibn 

Ḥusayn al-Rāzī 

Masa  : 1149 – 1209 M 

Editor  : Dr. Jābir Fayyād al-Alwānī 

Jumlah Jilid : 6 

Penerbit : Muassasah al-Risālah 

Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya Vol. 2, No. 2, 
(2019): 4. 
10  Irwan Malik Marpaung, "Melihat Sekilas Imam 
Fakhral-Din al-Razi (544-606 H/1149-1209 
M)." Kalimah: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran 
Islam, Vol. 12, No. 1, (2014): 155. 
11 Laura Hassan, "In Pursuit of the World's Creator: 
Fakhr al-Din al-Razi on the Origins of the Universe 
in al-Matalib al-'Aliya," Res Philosophica Vol. 98, 
No. 2, (2021): 233. 



 

 Jurnal al-Hikmah Volume 11 no 1 Maret 2023 39 

 

Tempat : Beirut, Lebanon 

Tahun Terbit : 1992 M 

Terkait gambaran atau sistematika 
kitab tersebut yang sudah dibagi menjadi 
enam volume/jilid/juz akan diulas dalam 
keterangan berikut ini: 
1. Juz pertama belum banyak membahas 

detail isi kitabnya. Juz ini diawali 
dengan pemaparan identitas kitab dan 
dilanjutkan dengan gambaran hasil 
cetakan kitap pada edisi-edisi 
sebelumnya yang masih 
menggunakan tulisan tangan dan 
belum terkomputerisari. Kemudian 
dilanjutkan dengan deskripsi biografi 
imam al-Razi. Sebelum memasuki 
penjelasan dasar-dasar ushul fikih. 
Seperti pengertian taklif, macam-
macam lafaz, khitab dsb. 

2. Juz kedua sudah mulai membahas 
kajian istinbāṭ dalam ushul fikih. Yang 
tercover di juz kedua ini adalah 
pembahasan terkait lafaz amr dan 
nahī. Kemudian dilanjutkan pada 
pembahasan soal ‘ām dan khaṣṣ. 

3. Juz ketiga juga masih membahas 
kajian istinbāṭ yakni bahasan tentang 
lafaz muṭlaq dan muqayyad. Kemudian 
dilanjutkan dengan bahasan soal 
mujmal dan mubayyan. Di bagian 
akhir juz ini juga dibahas tentang 
konsep nasakh secara konprehensif. 

4. Juz keempat mulai membahas tentang 
istidlāl yang sekaligus menjadi fokus 
penelitian ini, yakni membahas 
tentang ijmak. Dan di paruh bagian juz 
keempat ini juga dibahas tentang 
konsep khabar.  

5. Juz kelima juga masih membahas 
istidlāl yakni qiyās dengan penjelasan 
detail tentang aṣl, far’ dan teori ‘illah 
yang merupakan inti dari 
pembahasan dalil qiyās. Di paruh 
kedua juz ini juga dibahasa tentang 
konsep ta‘ādul dan tarājiḥ manakala 
ada dua atau lebih dalil yang perlu 
penegasan kepastian hukumnya. 

                                                        
12 Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Al-Maḥṣūl fi ‘Ilmal-Uṣūl, Juz 
1 (Beirut: Muassasah al-Risālah, 1992), 27. 

6. Juz enam yang merupakan juz 
terakhir dari serial kitab al-Maḥṣūl ini 
ditutup dengan pembahasan soal 
ijtihad, mujtahid, dsb. Selain itu, juz 
terakhir ini juga dipenuhi dengan 
fahras atau bibliografi tentang ayat-
ayat yang dikutip, tokoh yang disebut, 
sampai daftar isi lengkap dari bab 1-6. 

Keunggulan kitab al-Maḥṣūl ada 
pada sisi komprehensitasnya dalam 
meramu isi kitab ini. Imam al-Razi 
memandang bahwa ada empat kitab 
sumber ushul fikih—selain al-Risālah 
Imam Syafi’i—yang penting untuk 
dijadikan landasan ketika mendalami ilmu 
ini. Keempat kitab tersebut adalah: (1) al-
Burhān karya Imam al-Juwaynī, (2) al-
Mustaṣfā karya Imam al-Ghazali, (3) al-
‘Ahd kayra al-Qāḍī ‘Abd al-Jabbar al-
Hamdanī, dan yang terakhir (4) al-
Mu‘tamad karya Abū al-Ḥusayn al-Baṣrī.12 

Imam al-Razi melihat bahwa kajian 
terhadap keempat kitab tersebut, 
ditambah a-Risālah adalah wajib sifatnya. 
Bahkan menurut kelompok Mu’tazilah 
sendiri, keempat kitab tersebut sudah 
cukup dijadikan amunisi pembelajaran 
ilmu ushul fikih. Namun di satu sisi al-Razi 
melihat bahwa akan sulit sekali untuk 
mempelajari keempat kitab tersebut. 
Ditambah dengan keterbatasan waktu dan 
kesempatan bagi murid untuk menggali 
literatur yang banyak. Sehingga, Imam al-
Razi berpikiran, “Bagaimana kalau materi 
inti dalam kitab tersebut diramu menjadi 
satu?” atas inisiatif itu lah maka lahir kitab 
al-Maḥṣūl.13 

Imam al-Razi memang menyebutkan 
istidlāl dan istinbāṭ di dalam kitabnya 
namun dinilai oleh sebagian kalangan 
cenderung menggunakan istidlāl  
terutama aspek analisis tidak seberapa 
mempertimbangkan hadis ahad sebagai 
rujukan hukum. Kemudian dalam 
beristidlal menggunakan kaidah nāsikh 
dan mansūkh beliau juga mempersilahkan. 
Menasakh (menghapus) al-Qur’an dengan 
hadis mutawatir adalah kebolehan bagi 

13 Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Al-Maḥṣūl .., Juz 1, 28. 



  

 

40 Siti Masruroh, Reformat Pengelolaan Wakaf di Indonesia  

 

beliau. 14  Penghapusan yang dimaksud 
bukan bermakna menghapus ayatnya, 
tetapi ketentuan hukumnya. Sebagaimana 
ayat tentang wasiat dihapus dengan hadis 
la wasiyyah illa bi wārith. Sebagian 
kalangan menilai al-Razi menolak qiyas 
tetapi di dalam kitab tersebut jelas terlihat 
bahwa beliau memaparkan secara rinci 
bahasan soal qiyas.15 

Yang menarik dari Imam al-Razi, 
meskipun dianggap magnum opus, tetapi 
beliau mengikuti Imam Syafi’i terkait 
istihsan yang tidak dapat dijadikan 
landasan hukum. Sehingga menetapkan 
hukum dengan berlandasan istihsan 
secara langsung akan tertolak dan tidak 
sah. Hal inni bertentangan dengan 
pendapat ulama Hanafiyah yang 
menyatakan bahwa istihsan itu adalah 
salah satu sumber hukum yang sah dan 
dapat digunakan sebagai hujah. 16 
Sedangkan pendapatnya tentang ijmak 
akan diulas dalam pemaparan berikut. 
Kajian Ijma’ dalam Kitab al-Maḥṣūl fi 
‘Ilm al-Uṣūl 

Definisi 
Dilihat dari akar katanya, al-Razi 

menyebut bahwa kata ijmā’ itu bermakna 
ganda. Pertama, ijmak dapat bermakna al-
‘azm yang artinya adalah maksud, niat atau 
keputusan. Kedua, ijmak juga dapat 
bermakna al-ittifāq yang artinya adalah 
bersepakat. Sedangkan beliau sepakat 
terhadap definisi ulama yang mengatakan 
bahwa ijmak secara istilah adalah:  

 17.على أمر من الأمورصلى الله عليه وسلم إتفاق أهل الحل والعقد من أمة محمد 
“Kesepakatan ahl ḥall wa al-‘aqd 
yang merupakan umatnya Nabi 
Muhammad dalam suatu perkara” 

 
Dalam memaknai ittifaq, beliau 

berkeyakinan bahwa yang dimaksud 
adalah ishtirāk atau berserikat dalam 
suatu hal entah sebuah keyakinan, 
perkataan, atau perbuatan. Sedangkan ahl 

                                                        
14 Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Al-Maḥṣūl .., Juz 3, 384. 
15 Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Al-Maḥṣūl .., Juz 1, 37. 
16 Abu Bakr Muḥammad al-Sarakhsī, Usūl al-
Sarakhsī, Jilid 2 (Kairo: Dār al-Kitab al-‘Arabi, tt), 
200. 

ahl ḥall wa al-‘aqd dimaknai beliau sebagai 
mujtahidin dalam urusan syariat. 
Kemudian amr min al-umūr maksudnya 
adalah persoalan yang dalam 
pemecahannya perlu menggunakan akal 
pikiran, dalil syariat, dan kaidah 
kebahasaan.18  

Seperti yang terlihat dalam definisi 
yang disitir oleh al-Razi, terlihat bahwa 
ada unsur yang terlewat yakni al-‘aṣr min 
al-uṣūr yang dalam terjemahan singkatnya 
adalah “dalam suatu masa”.  
Kemungkinan Terjadi Ijmak 

Banyak yang meragukan tentang 
kemungkinan terjadinya ijmak. Keraguan 
itu, tidak hanya muncul di masa lampau 
tapi juga di era sekarang. Sebagaimana 
pendapat Abd Wahab Khalaf:  

 19.دة انعقادهالرجيح أن الإجماع بتعريفه وأركانه التي بيناها لا يمكن ع

“Ijmak menurut definisi dan rukun 
yang telah dijelaskan sebelumnya 
tidak mungkin tercapai” 

 
Tapi menurut al-Razi. Ijmak masih 

mungkin tercapai. Ada beberapa 
kemungkinan ijmak akan tercapai: 
a. Ijmak atas perkara-perkara yang 

ḍaruriyyah, bukan yang furū‘iyyah. Di 
antaranya, ijmak atas salat lima 
waktu, ijmak atas kenabian dan 
kerasulan Muhammad Saw., 

b. Ijmak tidak harus berarti kesepakatan 
setiap orang yang tinggal di daerah 
tertentu, tetapi cukup beberapa orang 
yang ditemui dalam lingkup wilayah 
tertentu misalkan di negara al-Fars 
(Persia). 

c. Ijmak juga dapat dicapai manakala 
penguasa negara/sultan 
mengumpulkan orang-orang dalam 
satu tempat atau majelis. Dengan 
begitu, akan diketahui, mana orang-
orang yang sepakat dan mana yang 
tidak.20 

17 Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Al-Maḥṣūl .., Juz 4, 20. 
18 Ibid. 
19 Abd al-Wahāb Khalāf, ‘Ilm Uṣūl al-Fiqh (Jakarta: 
Dār al-Kutūb al-Islāmiyyah, 2010, 45. 
20 Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Al-Maḥṣūl .., Juz 4, 20.  



 

 Jurnal al-Hikmah Volume 11 no 1 Maret 2023 41 

 

Namun poin yang perlu ditekankan 
di sini adalah, kalau memang masih 
mungkin terjadi, apakah mungkin ijmak 
itu kita ketahui? Sebab ”mungkin terjadi” 
belum tentu “mungkin diketahui”. Terkait 
hal ini, al-Razi mengatakan: 

في زمان الصحابة، حيث  أنه لا طريقَ لنا إلي معرفة حصول الإجماع إلا
 21كان المؤمنون قليلين.

Dalam kutipan tersebut terlihat jelas 
bahwa, meskipun mungkin terjadi tetapi 
ijmak setelah masa sahabat sulit bahkan 
tidak mungkin diketahui. Alasannya 
adalah umat Islam sudah tersebar di 
berbagai penjuru dunia dan tidak 
mungkin ijmak terbentuk, Sehingga hanya 
pada masa sahabatlah, ijmak itu ada dan 
dapat diketahui.  
Hukum Ijmak 

Hukum ijmak yang dimaksud di sini 
adalah hukumnya menentang atau 
menolak hukum  yang sudah disepakati 
bersama (al-ḥukm al-mujtama’). Dalam hal 
ini, al-Razi konsisten terhadap 
pendapatnya di awal. Bahwa ada beberapa 
hal yang harus dipahami terkait 
kategorisasi al-ḥukm al-mujtama’. Dalam 
hal perkara yang sudah menjadi persoalan 
ḍarūriyyah, seperti salat, haji, mengakui 
kenabian dan kerasulan Nabi saw maka 
bagi yang menentang akan dihukumi kafir. 
Sedangkan yang menolak al-ḥukm al-
mujtama’ tapi sifatnya adalah hukum yang 
furū’iyyah maka tidak dianggap kafir.22 
Ijmak versi Syiah 

Telah disebutkan di awal bahwa 
penjelasan yang dipaparkan al-Razi sangat 
mendalam terutama part istidlāl. Bahkan 
ada bagian ijmak “menurut ahli Syiah”. 
Dalam hal ini al-Razi menjelaskan bahwa 
terdapat sedikit perbedaan antara ijmak 
versi Sunni dengan yang diyakini oleh ahli 
Syiah. Menurut orang Syiah ada beberapa 
syarat ijmak supaya dapat diakui. 
Pertama, ijmak haruslah berasal dari 
perkataan Imam. Yang kedua, imam 
tersebut harus individu yang maksum.23 

                                                        
21 Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Al-Maḥṣūl .., Juz 4, 34. 
22 Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Al-Maḥṣūl .., Juz 4, 209. 
23 Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Al-Maḥṣūl .., Juz 4, 104. 
24 Ibid. 

 24الذي هو حقٌ، فلا جرمَ. –إجماع الأمة يكشفُ عن قول المعصوم 
“Ijmaknya umat dapat diketahui jelas dari 
perkataan Imam al-Maksum, yang mana 
itu adalah kebenaran maka jangan 
melanggar hukum.” 
Ijma’ dalam Lintasan Sejarah: Studi 
Kritis terhadap Kemunculan Ijmak 

Peristiwa penunjukan Abū Bakr 
sebagai khalifah adalah awal mula 
terjadinya ijmak, yakni umat muslim 
bersepakat untuk menyerahkan diri dan 
bersumpah setia terhadap Abū Bakr. Ijmak 
tidak hanya terjadi saat awal 
pengangkatan Abū Bakr, namun saat ia 
mengemban tugas sebagai khalifah, ia juga 
dihadapkan pada persoalan pengumpulan 
naskah al-Qur’an. Hal tersebut juga dinilai 
sebagai perwujudan ijmak. 25 

Namun Di lain sisi, Fazlur Rahman 
memulai bahasan Islamic Methodology in 
History-nya dengan menyebut sunah Nabi 
yang kemudian bertransformasi menjadi 
ijmak. Pandangan tersebut serupa dengan 
pemikiran Hasan. Dua pemikir ini lebih 
menekankan pada aspek sejarah konkret 
dibandingkan menekankan aspek 
literasinya.  

Lantas konsensus pengangkatan 
Abū Bakr atau sunah Nabi Saw yang 
dianggap sebagai cikal bakal ijmak? 
Jawaban al-Bāḥisain sebenarnya lebih 
masuk akal. Secara faktual, pengangkatan 
Abū Bakr sebagai khalifah adalah buah 
dari kesepakatan masyarakat Muslim kala 
itu. Yang mana, kesepakatan tersebut 
didasarkan atas berbagai pilihan rasional 
lewat media musyawarah. Akan tetapi, 
pembahasan tidak cukup jika hanya 
mengacu pada peristiwa tersebut. Ijmak 
tidak selamanya berwujud kesepakatan 
verbal. Dalam hal ini, pelestarian sunah 
Nabi adalah wujud ijmak dalam bentuk 
lainnya: praktik menggejala di dalam 
suatu kelompok masyarakat yang 
berlangsung secara berulang. Kerelaan 
masyarakat secara komunal untuk 

25 Yā‘qūb ibn ‘Abd al-Wahhāb al-Baḥisain, Al-Ijmā‘: 
Ḥaqīqatuh, Arkānuh, Shurūtuh, Imkānuh, 
Ḥujjiyatuh, Ba‘dua Aḥkāmih, (Riyadh: Maktabah al-
Rushd, 2008), 57. 



  

 

42 Siti Masruroh, Reformat Pengelolaan Wakaf di Indonesia  

 

melaksanakan sunah Nabi juga dapat 
disebut sebagai ijmak.26  

Maka dari itu, dapat disimpulkan 
bahwa awal kemunculan ijmak secara 
nyata adalah pengangkatan Abū Bakr 
sebagai khalifah sedangkan sunah adalah 
materi dasar atau benih yang seiring 
berjalannya waktu dapat bertransformasi 
menjadi ijmak. Transformasi sunah 
menjadi ijmak nantinya banyak 
dipengaruhi oleh faktor politik. Sebab, 
esensi awal sunah sendiri di era awal 
kekhalifahan Islam—menurut Schacht—
memiliki konotasi politik dibandingkan 
hukum atau fikih.27 

Eksistensi ijmak memainkan peran 
penting dalam mempertahankan 
keutuhan umat. Sebab, ketiadaan Nabi 
Saw. dapat menjadi pemicu ledakan 
konflik antar umat. Peran penting ijmak 
terlihat saat pemilihan Abū Bakr. Ide 
untuk menjadikan Abū Bakr khalifah 
dimungkinkan muncul karena Nabi Saw 
tidak memiliki successor seorang anak 
laki-laki. 28  Namun, persetujuan dari 
sebagian orang yang terlibat dalam 
pemilihan Abū Bakr dinilai tidak cukup 
sebab tidak sedikit yang meragukan 
keabsahannya: Anṣār dan Banū Hāshim. 
Maka dari itu, perlu legitimasi ijmak dari 
seluruh masyarakat Arab. Walaupun 
konsep “Islamic nation” atau negara belum 
dikenal komunitas Arab saat itu, kesatuan 
terhadap seluruh masyarakat, apa pun 
kepercayaannya, merupakan salah satu 
ajaran Nabi Saw yang harus diterapkan.29  

Para empat khalifah pada dasarnya 
dipilih oleh rakyat, baik secara langsung 
atau tidak langsung. Kabarnya, 
pencalonan ‘Umar sebagai khalifah 

                                                        
26  Rahman bahkan menyebutkan bahwa term 
sunah dianggap sama dengan konsep al-amr al-
mujtama' 'alayh (ijmak) oleh Imam Mālik sehingga 
sunah dan ijmak adalah sesuatu yang materially 
identical Fazlur Rahman, Islamic Methodology in 
History (Islamabad: Islamic Research Institute, 
1964), 18. 
27 Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law 
(Oxford: Oxford University Press, 1982), 17. 
28 Asghar Ali Engineer, The Origin and Development 
of Islam (Hyderabad: Orient Longman, 1987), 127. 

berasal dari Abū Bakr yang sebelumnya 
berunding dengan beberapa tokoh yang 
bertanggung jawab. Sedangkan pemilihan 
‘Uthmān juga atas panitia bentukan ‘Umar 
untuk menetapkan penggantinya atau 
yang dikenal dengan ahl al-shūrā. Dan 
anggota yang masih hidup (baqiyyat al-
shūrā) di kemudian hari menunjuk ‘Ālī 
sebagai penerus ‘Uthmān.30 

Sejatinya, dalam sejarah Islam, ijmak 
adalah suatu proses natural dalam 
menyelesaikan masalah yang dihadapi 
dengan mendasarkannya pada suara 
mayoritas umat. Bukan pada otoritas 
mujtahid sebagaimana ijmak saat ini. 
Ijmak muncul untuk kali pertamanya 
sebab adanya sosio-political necessity 
(kebutuhan sosio-politik) sebagaimana 
telah dibahas di subbab sebelumnya. Baru 
di era kemudian melibatkan al-Qur’an dan 
Sunah untuk melegitimasinya.31  

Melihat fakta sejarah yang demikian 
Hasan berpendapat bahwa sebenarnya 
ijmak dalam Islam adalah suatu aktivitas 
informal dan tidak memiliki sarana yang 
valid untuk memastikan kehendak 
masyarakat. Bermula dari suatu perintah 
shūrā (musyawarah) dalam al-Qur’an 
untuk kemudian berlabuh pada suatu 
keputusan bersama untuk mendapatkan 
kebenaran objektif. Aktivitas kekhalifahan 
awal adalah aktivitas yang banyak 
menggunakan sarana shūrā terutama saat 
pemilihan pemimpin. Sedangkan di masa 
kekhalifahan selanjutnya (Umayyah dan 
Abbasiyah) tampuk kekhalifahan beralih 
menjadi medan dinasti otoriter. Tidak 
sedikit rakyat yang dipaksa untuk sumpah 
setia terhadap khalifah yang memimpin.32 
Di era ini, ijmak mengalami distorsi masif.  

29 Leonard Binder, Religion and Politics in Pakistan 
(Berkeley & Los Angeles: University of California 
Press, 1961), 35. 
30 Abū Ja‘far Muḥammad ibn Jarīr Al-Ṭabarī, Tārīkh 
Al-Umam Wa Al-Mulūk (Riyadh: Bayt al-Afkār wa 
al-Dawliyyah, n.d.), 492. 
31  Ahmad Hasan, “Ijma’ in The Early School,” 
Islamic Studies, Vol. 6, No. 2 (1967): 122. 
32  Efraim Karsh, Islamic Imperialism: A History 
(New Haven: Yale University Press, 2007), 35. 
Bandingkan gambaran ekstrem Muawiyah dalam 
Jonathan A. Berkey, The Formation of Islam: 



 

 Jurnal al-Hikmah Volume 11 no 1 Maret 2023 43 

 

Distorsi Masif Ijmak di era Imam al-
Shāfi’i 

 Bagi al-Shāfi‘ī, kelemahan dari cara 
berpikir para ahli hukum di masa itu 
adalah banyaknya pendapat antar 
berbagai mazhab yang satu dengan 
lainnya berlainan. Ahli Irak memiliki ijmak 
yang berbeda dengan ahli Madinah. Begitu 
pula dengan ahli Suriah. Sehingga, ia 
menilai tidak ada ijmak yang benar-benar 
tercapai. Yang ada adalah iftirāq.33 Untuk 
itu, tidak mengherankan jika al-Shāfi‘ī 
menggagas hadith movement sebagai 
upaya counter measure terhadap ahli 
ijmak yang berkembang di eranya. Secara 
umum, aktivitas penafsiran sunah yang 
terbuka kemudian mengkristal menjadi 
ijmak berangsur menghilang ketika 
gerakan formalisasi hadis menggejala.  

Tampak jelas jika ijmak menurut 
pemahaman ahli ijmak di era awal 
kemunculan mazhab dengan ijmak versi 
al-Shāfi‘ī berbeda tajam. Bagi al-Shāfi‘ī, 
ijmak adalah sesuatu yang formal dan 
merupakan suara bulat. al-Shāfi‘ī 
menuntut ijmak sebagai suatu 
kesepakatan yang tidak meninggalkan 
celah untuk dikritik atau ditentang. 
Sedangkan di era awal kemunculan 
mazhab, ijmak adalah proses yang tidak 
formal. Ijmak berlangsung melalui 
mekanisme dialektika yang demokratis. 
Ijmak tumbuh beriringan dengan spirit 
kehidupan umat Islam. Ijmak sering kali 
menghimpun pemikiran-pemikiran baru, 
bukan malah berpegang pada sesuatu 
yang sudah paten selamanya.34 

Terdapat aktivitas pemikiran hukum 
yang berbeda antara Imam al-Shāfi‘ī 
dengan imam mazhab sebelumnya. Di era 
awal, aktivitas pemikiran hukum itu 
mengambil urutan Sunah—Ijtihad—
Ijmak. Sedangkan di era al-Shāfi‘ī 
tatarannya berubah menjadi Sunah 
(Hadis)—Ijmak—Ijtihad. Perubahan 
urutan ini mempengaruhi pemikiran 

                                                        
Religion and Society in The Near-East, 600-1800 
(Cambridge: Cambridge University Press, 2003), 
76–77. 
33 Rahman, Islamic Methodology in History, 24. 

hukum di era selanjutnya dan pastinya 
mengubah teori ijmak. Tidak hanya secara 
struktural tetapi juga secara material. 
Menurut Rahman, cara berpikir al-Shāfi‘ī 
memang memberikan stabilitas sosio-
religius—karena semua hukum dijadikan 
formal dan satu—namun sebagai 
imbasnya: pudarnya semangat kreativitas 
dan orisinalitas berpikir.35   

Gerakan formalisasi sunah lewat 
hadis mulai berkembang di era Imam al-
Shāfi‘ī. Kendati demikian, sebenarnya 
eksistensi hadis sudah ada sejak masa 
Nabi Saw., meski mengambil bentuk 
informal. Ketika nabi wafat, hadis mulai 
dipergunakan secara “semi-formal”. Yang 
menjadi tren saat itu, sekitar perempat 
akhir abad pertama, masih penafsiran 
sunah secara terbuka atau dapat diartikan 
sebagai the living hadith. Kemudian di 
abad kedua hijriah lebih banyak beredar 
hadis walau dinisbahkan kepada para 
sahabat, ṭābi‘īn dan generasi ketiga.36  

Meski mulai ada hadith movement, 
para ahli hukum di era mazhab sebelum 
al-Shāfi‘ī lebih memilih penafsiran sunah 
secara terbuka, dibandingkan dengan 
menggunakan hadis yang diriwayatkan 
secara ahad/soliter. Misalnya, Abū Yūsuf 
(mazhab Irak) menolak hadis ahad dan 
lebih berpedoman pada para ahli hukum 
sebagai creator of living sunnah. Kemudian 
Imam Mālik lebih menghormati praktik 
masyarakat Madinah ketimbang hadis 
ahad. Sikap tersebut ditentang oleh Imam 
al-Shāfi‘ī. Ia mengkritik mereka yang tidak 
mentransmisikan hadis secara benar.37 
Ijmak yang Bernuansa Keindonesiaan 
(Tawaran Pemikiran) 

Tren definisi ijmak kebanyakan 
mengarah pada ijmak ṣāriḥ, termasuk 
definisi ijmak yang diangkat al-Razi sebab 
ia jelas menyebut bahwa yang dimaksud 
ijmak adalah kesepakatan ahl wa al-aqd 
yang mana tidak mungkin terjadi secara 
sukuti. Walau demikian, dirinya tidak 

34 Rahman, 23. 
35 Rahman, 24. 
36 Rahman, 33. 
37 Rahman, 34. 



  

 

44 Siti Masruroh, Reformat Pengelolaan Wakaf di Indonesia  

 

memberikan gambaran terkait ijmak ṣāriḥ 
atau sukuti. Di samping itu, tren ijmak hari 
ini hanya boleh dirumuskan oleh mujtahid 
dan/atau orang-orang yang kompeten 
dalam bidang tertentu. Sehingga muncul 
gagasan untuk menginstitusikan ijmak ke 
dalam bentuk assembly, DPR, MUI, dsb. 
Gagasan tersebut banyak dipengaruhi oleh 
cara mereka yang tidak mendekonstruksi 
definisi ijmak secara totaliter. Mereka 
hanya melakukan kontekstualisasi 
terhadap definisi standar ijmak, sekiranya 
dapat memenuhi tuntutan zaman. 

Padahal, dilihat dari prinsip egaliter, 
menginstitusikan ijmak dalam bentuk 
demikian sama saja mendiskreditkan 
masyarakat awam. Meski tidak kompeten 
di bidang perumusan hukum Islam, 
setidaknya mereka dilibatkan dalam 
proses. Sehingga, hukum Islam menjadi 
produk eksklusif para elite agama. Hal ini 
tentu berbanding terbalik dengan ijmak di 
era khalifah atau awal imam mazhab. 
Mereka menggunakan sunah sebagai basis 
berpikir dan bertindak. 

Kalau memang 
mengkontekstualisasikan ijmak ṣāriḥ 
dinilai kurang relevan. Maka what if 
(bagaimana jika) yang 
dikontekstualisasikan adalah rival dari 
ijmak ṣāriḥ, yakni ijmak sukūtī? 
Mungkinkah kekurangan-kekurangan 
yang disebutkan dapat ditutupi? Telah 
peneliti uraikan sebelumnya bahwa ijmak 
sukūtī adalah kesepakatan yang tidak 
tersuarakan namun menggejala dalam 
praktik sosial dan pemahaman umum.  

Namun mungkin timbul pertanyaan 
bahwa ada kesamaan antara ijmak sukūtī 
dengan dalil ‘ādat yang ada di dalam kajian 
ilmu uṣūl al-fiqh. Memang secara prinsip 
tidak ada perbedaan. Sebagaimana dalil 
maslaḥaḥ mursalah (Imam Mālik) dan 
istiḥsān (Imam Abū Ḥanīfah). Hanya ada 
perbedaan dalam hal teknis atau 
metodenya. Sebagaimana ijmak sukūtī 
dengan dalil ‘ādat, jika hendak dibedakan 
maka ijmak sukūtī adalah proses 

pembentukan pemahamannya secara 
natural sedangkan ketika sudah 
mengkristal dan diaplikasikan dalam 
kehidupan sosial secara berulang maka 
berubah menjadi ‘ādat. 

Keterkaitan konsep seperti ini juga 
mewarnai banyak pemikiran akademisi 
muslim, misalkan Fazlur Rahman. 
Awalnya ia membahas tentang sunah Nabi 
Saw. hingga berakhir menjadi ijmak. 
Artinya, pola berpikir seperti ini bukan hal 
baru. Terdapat banyak konsep-konsep 
teknis di dalam kajian uṣūl al-fiqh yang 
tendensi sejatinya sama. Kesamaan 
tersebut tidak terdapat pada level metode 
tetapi secara prinsipiel.  

Bagi penulis, menerapkan ijmak 
sukūtī lebih relevan dalam konteks 
masyarakat Muslim Indonesia. 
Masyarakat Muslim secara umum—dalam 
hal ini yang disebut awam—dapat 
berkontribusi dalam membentuk ijmak. 
Pada akhirnya, berbagai hal yang terkait 
moral dan hukum agama akan disepakati 
lewat pola pikir dan tindakan masyarakat. 
Dengan kata lain, menyublim menjadi 
local wisdom. Tentunya, local wisdom 
sekelompok Muslim tidak dapat 
digeneralisasi dipaksakan untuk 
kelompok Muslim lain yang memiliki latar 
belakang budaya yang berlainan.   

Misalkan, dalam hal kewarisan, 
masyarakat Muslim Jawa akan cenderung 
membagi harta sama rata antar para ahli 
waris yang memiliki derajat yang sama: 
anak laki-laki dan anak perempuan. 
Contoh lain dalam hal poligami. 
Kecenderungan hari ini masyarakat 
menganggap beristri lebih dari satu 
sebagai hal yang tabu, walau tidak benar-
benar melarangnya. Kemudian 
perkawinan yang dilakukan oleh anak 
yang berusia dini—katakan di bawah 20 
tahun—juga dianggap sebagai hal yang 
negatif meski fikihnya tidak melarang. 

Berbagai contoh tersebut adalah 
pandangan komunal masyarakat Muslim 
di Indonesia dan itulah ijmak yang 



 

 Jurnal al-Hikmah Volume 11 no 1 Maret 2023 45 

 

sesungguhnya. Realitas seperti inilah yang 
merupakan ijmak sejati, sebagaimana 
pernah terjadi dalam histori 
perkembangan alam pikir masyarakat 
Muslim abd kedua dan ketiga hijriah. 
Ijmak itu pelestarian nilai-nilai mulia 
(sunah) yang kemudian mendapatkan 
social consent. Kalau ijmak hanya berpusat 
pada otoritas elite agama, belum tentu 
kelompok akar rumput Muslim akan 
menyepakatinya. Sehingga, local wisdom, 
atau adat itulah yang harus diperlakukan 
sebagai ijmak. 
Penutup 

Seiring berjalannya waktu, ijmak 
menjadi semakin banyak batasan/syarat 
dan semakin berbeda dari saat awal 
kemunculannya. Memang diperlukan 
kajian sejarah yang hari ini luput dari 
pertimbangan ulama Ushul Fikih atau 
Fikih. Kajian al-Razi memang 

komprehensif. Al-Razi menjelaskan ijmak 
dengan berbagai kemungkinan-
kemungkinan yang terjadi. Ijmak versi al-
Razi telah mengalami perubahan dan 
berbeda dari awalnya. Namun yang patut 
diapresiasi, beliau sadar bahwa ijmak 
yang sekarang tidak mungkin terjadi. Al-
Razi sadar bahwa definisi ijmak yang 
benar adalah seperti demikian saat ini, 
namun ia tidak berposisi untuk melacak ke 
belakang untuk merevisi “apakah ini 
definisi yang benar?”. Andai al-Razi 
melakukan penelitian sejarah niscaya 
menemukan penyebabnya dan mungkin ia 
akan merevisi definisi tersebut. Sampai 
saat ini belum dapat diketahui penyebab 
pasti dan kapan definisi ijmak menjadi 
sangat idealis. 

 
 

 
 

BIBLIOGRAPHY 
 

Abd al-Wahāb Khalāf. (2010). ‘Ilm Uṣūl al-Fiqh. Dār al-Kutūb al-Islāmiyyah. 
Abu Bakr Muḥammad al-Sarakhsī. (tt). Usūl al-Sarakhsī. Jilid 2. Dār al-Kitab al-‘Arabi. 
Abū Ja‘far Muḥammad ibn Jarīr Al-Ṭabarī. (tt). Tārīkh Al-Umam Wa Al-Mulūk. Bayt al-Afkār 

wa al-Dawliyyah. 
Ahmad Hasan. (1967). Ijma’ in The Early School. Islamic Studies. 
Asghar Ali Engineer. (1987). The Origin and Development of Islam. Orient Longman. 
Efraim Karsh. (2007). Islamic Imperialism: A History. Yale University Press. 
Fakhr al-Dīn al-Rāzī. (1992). Al-Maḥṣūl fi ‘Ilmal-Uṣūl. Juz 1. Muassasah al-Risālah. 
Fazlur Rahman. (1964). Islamic Methodology in History. Islamic Research Institute. 
Firdaus. (2018). Studi Kritis Tafsir Mafatih Al-Ghaib. Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur'an dan 

Tafsir. 
Gista Naruliya Siswanti. (2019). Eksistensi dan Konsep Syifa’ dalam Tafsir Fakhrudin Al-Razi. 

Al-Mada: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya.  
Irwan Malik Marpaung. (2014). Melihat Sekilas Imam Fakhral-Din al-Razi (544-606 H/1149-

1209 M). Kalimah: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam. 
Jonathan A. Berkey. (2003). The Formation of Islam: Religion and Society in The Near-East, 

600-1800. Cambridge University Press. 
Joseph Schacht. (1982). An Introduction to Islamic Law. Oxford University Press. 
Laura Hassan. (2021). In Pursuit of the World's Creator: Fakhr al-Din al-Razi on the Origins 

of the Universe in al-Matalib al-'Aliya. Res Philosophica   
Leonard Binder. (1961) Religion and Politics in Pakistan. University of California Press. 
Marwān Ghulām ‘Abd al-Qādir. (2008). al-Ijmā‘ ‘ind al-Uṣūliyyīn. Universitas Um Qurā. 



  

 

46 Siti Masruroh, Reformat Pengelolaan Wakaf di Indonesia  

 

Mohd Fauzi Hamat. (2000). Mantik Aristotle dalam Karya Ulama: Satu Analisis Terhadap 
Beberapa Bahan Penulisan al-Imam Fakhr al-Din al-Razi (M. 606 H./1209 M.). In Jurnal 
Usuluddin. 

Nur Farhana Baharuddin, et al. (2018) Fakhr Al-Din Al-Razi: a Systematic Review on 
Literature Found in Indonesia. In International Journal of Civil Engineering and 
Technology. 

Tistigar Sansayto dan Alinda Zakiyatul Fakhiroh. (2018). Konsep Ilmu Menurut Fakhr al-Din 
al-Razi. Kalimah: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam. 

Tony Street. (1997). Concerning the life and works of Fakhr al-Dīn al-Rāzī. In Islam: Essays 
on Scripture, Thought and Society.  

Yā‘qūb ibn ‘Abd al-Wahhāb al-Baḥisain. (2008) Al-Ijmā‘: Ḥaqīqatuh, Arkānuh, Shurūtuh, 
Imkānuh, Ḥujjiyatuh, Ba‘dua Aḥkāmih. Maktabah al-Rushd. 

 
 
 


