
M. Nasirudin & Moch Dzu Izzin, Modernisasi Pendidikan Islam Muhammadiyah 97 

 

 

 
 
 
 
 
 

MODERNISASI PENDIDIKAN ISLAM MUHAMMADIYAH 

 
M. Nasirudin, Moch. Dzu Izzin 

STAI Badrus Sholeh Kediri 
 

Abstrak 
Eksistensi Muhammadiyah dalam mengisi kemerdekaan tak perlu diragukan lagi. 
Dimana Muhammadiyah didirikan dengan tujuan “menegakkan dan menjunjung 
tinggi ajaran Islam sehingga terwujud masyarakat Islam yang sebenar-benarnya. 
Muhammadiyah dikenal sebagai suatu organisasi modernis (tajdid). Kesediaan 
Muhammadiyah untuk mengadopsi metode-metode modern (Barat) dalam 
kehidupan organisasi sehari-hari, Misalnya dalam sistem pendidikan, 
Muhammadiyah mengambil alih sistem pendidikan Barat yakni dengan tanpa 
memisahkan (dikhotomi) antara pendidikan agama dan pendidikan umum, 
Muhammadiyah hadir dengan memadukan mata pelajaran agama dan umum, ini 
merupakan upaya praktis modernisasi yang dilakukan oleh Muhammadiyah. 
Gerakan pembaharuan yang dilakukan Muhammadiyah sebagai salah satu lembaga 
pembaharu pendidikan terbesar di Indonesia; 1) Pendidikan Integralistik, 2) 
Mengadopsi Substansi dan Metodologi Pendidikan Modern Belanda dalam Madrasah-
madrasah Pendidikan Agama, 3) Memberi Muatan Pengajaran Islam pada Sekolah-
sekolah Umum Modern Belanda, dan 4)  Menerapkan Sistem Kooperatif dalam Bidang 
Pendidikan 

Kata Kunci : Modernisasi Pendidikan Islam, Muhammadiyah. 
 
 
PENDAHULUAN 

Salah satu organisasi sosial 

keagamaan terbesar di Indonesia adalah 

Muhammadiyah yang didirikan oleh KH. 

Ahmad Dahlan pada tanggal 8 Dzulhijjah 

1330 H bertepatan dengan tanggal 18 

November 1912 M. di Yogyakarta, sebuah 

fenomena tersendiri dalam khazanah 

sejarah Islam             di Indonesia. 

Muhammadiyah cukup banyak menghiasi 

                                                             
1 Arifin, M.T. Muhammadiyah: Potret yang 

Berubah, (Surakarta : Institut Gelanggang 

berbagai ruang dan tempat sejarah Indonesia dari 

mulai pra-kemerdekaan (sebelum 1945), sampai 

pasca kemerdekaan. Eksistensi Muhammadiyah 

dalam mengisi kemerdekaan tak perlu diragukan 

lagi. Dimana Muhammadiyah didirikan dengan 

tujuan “menegakkan dan menjunjung tinggi ajaran 

Islam sehingga terwujud masyarakat Islam yang 

sebenar-benarnya”.1 

Seiring perkembangan masyarakat yang 

dinamis dan sangat kompleks, memaksa 

Pemikiran Filsafat Sosial Budaya dan Kependidikan, 1990), 

hlm. 1 



98 Jurnal al–Hikmah vol. 9 no. 1 Maret 2021 97~114 

 

 

Muhammadiyah untuk menyesuaikan 

dirinya dengan perkembangan tersebut. 

Sebagaimana organisasi-organisasi 

keagamaan lainnya, Muhammadiyah 

dituntut oleh keadaan untuk menilai 

kembali identitasnya agar tetap relevan 

dan mampu mengatasi tantangan-

tantangan yang semakin kompleks. 

Muhammadiyah dikenal sebagai suatu 

organisasi modernis (tajdid). Kesediaan 

Muhammadiyah untuk mengadopsi 

metode-metode modern (Barat) dalam 

kehidupan organisasi sehari-hari, 

Misalnya dalam sistem pendidikan, 

Muhammadiyah mengambil alih sistem 

pendidikan Barat yakni dengan tanpa 

memisahkan (dikhotomi) antara 

pendidikan agama dan pendidikan umum, 

Muhammadiyah hadir dengan 

memadukan mata pelajaran agama dan 

umum, ini merupakan upaya praktis 

modernisasi yang dilakukan oleh 

Muhammadiyah. Namun jauh sebelum 

Muhammadiyah resmi berdiri pada tahun 

1912, KH. Ahmad Dahlan telah merintis 

pendidikan modern yang  memadukan 

antara pendidikan Barat yang hanya 

mengajarkan  “ilmu-ilmu umum” dan 

pendidikan Islam yang hanya mengajarkan 

“ilmu-ilmu agama”.  Gagasan 

pembaharuan Muhammadiyah di 

dalamnya sudah termasuk gagasan 

pembaharuan di bidang pendidikan. KH. 

Ahmad Dahlan melihat adanya 

                                                             

problematika obyektif yang dihadapi oleh pribumi 

yaitu terjadinya keterbelakangan pendidikan yang 

akut karena adanya dualisme model pendidikan 

yang masing-masing memiliki akar dan kepribadian 

yang saling bertolak belakang. Di satu pihak 

pendidikan Islam yang berpusat di pesantren 

mengalami kemunduran karena terisolir dari 

perkembangan pengetahuan dan perkembangan 

masyarakat modern, di pihak lain sekolah model 

Barat bersifat sekuler dan  nasional mengancam 

kehidupan batin para pemuda pribumi karena 

dijauhkan dari agama dan budaya negerinya.2 

Dalam sejarah perkembangan kehidupan 

manusia, pendidikan telah menjadi semacam 

teknologi yang memproduksi manusia masa depan 

paling efektif. Dari fenomena perkembangan yang 

terakhir, memberikan petunjuk bahwa pendidikan 

bukan saja menjadi alat suatu lembaga atau suatu 

masa dalam berbagai proyeksi berbagai macam 

tujuan mereka, pendidikan bahkan telah menjadi 

kebutuhan manusia sendiri secara masal, karenanya 

pendidikan yang diterima oleh manusia hendaknya 

pendidikan yang seimbang antara pendidikan lahir 

dan batin, antara pendidikan dunia dan akhirat, 

sehingga manusia dalam memperoleh pendidikan 

tersebut memiliki keseimbangan dalam mengelola 

kehidupannya untuk dapat mencapai tujuan yang 

ideal yakni “fi al-dunya hasanatan wa fi al-akhirati 

hasanatan”. Tujuan ideal inilah yang digagas oleh KH. 

Ahmad Dahlan dalam hal perjuangan di bidang 

pendidikan yang menjadi warna pendidikan 

Muhammadiyah. Gagasan pembaharuan di bidang 

pendidikan yang menghilangkan dikhotomi 

pendidikan umum dan pendidikan agama pada 



M. Nasirudin & Moch Dzu Izzin, Modernisasi Pendidikan Islam Muhammadiyah 99 

 

 

hakikatnya merupakan terobosan besar 

dan sangat fundamental karena dengan itu 

Muhammadiyah ingin menyajikan 

pendidikan yang utuh, pendidikan yang 

seimbang yakni pendidikan yang dapat 

melahirkan manusia utuh dan seimbang 

kepribadiannya, tidak terbelah menjadi 

manusia yang berilmu umum atau berilmu 

agama saja. 

Keputusan Muktamar berkenaan 

program pendidikan bukan sekedar 

keinginan, akan tetapi program-program 

tersebut merupakan bentuk komitmen 

Muhammadiyah dalam dunia pendidikan 

untuk mencerdaskan kehidupan bangsa, 

keputusan-keputusan berkenaan dengan 

bidang pendidikan tersebut 

menggambarkan betapa Muhammadiyah 

menjadikan lembaga pendidikan sebagai 

pilar strategis dalam mendukung 

tujuannya. 

Hal ini sebagai upaya dan 

penguatan (taukid) yang memberi 

Muhammadiyah label sebagai gerakan 

modernis jika dibandingkan dengan 

organisasi-organisasi masyarakat lainya. 

Namun dengan makin kompleksnya 

permasalahan yang harus dihadapi oleh 

Muhammadiyah disatu pihak dan respons 

yang diberikannya dipihak lain, sering 

                                                             
3 M. Hilaly Basya, Muhammadiyah dan Indonesia 

Modern, http://artikel-

media.blogspot.com/2009/11/ muhammadiyah-

dan-indonesia-modern.html diakses tanggal 4 

November 2017 
4 Banyak faktor yang menyebabkan mundurnya 

pemikiran umat Islam yang telah dimulai 

sebelum jatuhnya Bagdad. Salah satu di 

antaranya adalah penghapusan Mazhab 

pada akhir-akhir ini menimbulkan tudingan bahwa 

organisasi ini sedang mengalami kejumudan 

(kemandegan). Oleh karenanya, hal ini sangat 

menarik untuk dicermati bagaimana upaya 

Muhammadiyah dalam dakwah amar ma’ruf nahi 

munkar-nya melalui dunia pendidikan. Apakah ini 

merupakan proses penyesuaian strategi dakwah 

Muhammadiyah di era globalisasi seperti sekarang ?3 

Berdasarkan hal tersebut, tentunya kita 

membutuhkan pengetahuan lebih lanjut tentang 

“Muhammadiyah dan Gerakan Pembaharuan 

Pendidikan Modern” yang pada dasarnya 

mengupayakan produk pendidikan yang kompleks, 

sesuai dengan tuntutan era globalisiasi saat ini.  

Latar Belakang Berdirinya Muhammadiyah 

Jatuhnya Bagdad ke tangan Hulagu Khan 

pada tahun 1258 M memberi dampak negatif 

terhadap tatanan sosial politik dunia Islam bahkan 

pada perkembangan intelektual umat Islam selama 

berabad-abad. Dari segi politik, dampak tercermin 

pada hancurnya khilafah sebagai lambang kekuasaan 

politik dan simbol kesatuan dunia Islam, serta 

munculnya suku Mongol non-muslim menggantikan 

bangsa Arab dan Persia dalam mengendalikan 

pemerintahan di wilayah dan bekas kekuasaan 

Islam.4 

Adapun di bidang intelektual kemunduran 

terlihat dari kedinamisan berfikir serta semangat 

penelitian semakin hilang dan cahaya ilmu 

pengetahuan yang menyinari dunia Islam hampir 

Mu’tazilah sebagai Mazhab resmi Negara dalam kerajaan 

Abbasiyah. Penekanan dan kekerasan yang dilakukan oleh 

Khalifah Mutawakkil (847-861 M) kepada penganut 

Mazhab tersebut secara tidak langsung mematikan semangat 

intelektual dan kebebasan berfikir kaum Mu’tazilah yang 

banyak memberikan andil dalam dunia ilmu pengetahuan 

pada saat itu. Lihat, Nurcholis Majid, Khazanah Intelektual 

Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1984), hal. 21. 

http://artikel-media.blogspot.com/2009/11/
http://artikel-media.blogspot.com/2009/11/


100 Jurnal al–Hikmah vol. 9 no. 1 Maret 2021 97~114 

 

 

padam sama sekali.5 Refleksi dan 

kemunduran intelektual tersebut antara 

lain tampak dalam dua hal: Pertama; 

tertanamnnya sikap taklid pada Mazhab 

fikih dan terjadinya penyimpangan aqidah 

dalam berbagai bentuk. Kedua; 

kemunduran berfikir umat Islam tampak 

dengan terjadinya berbagai penyimpangan 

akidah yang antara lain tumbuh melalui 

organisasi tarekat yang berkembang 

dalam dunia Islam. 

Lembaga pendidikan Islam 

tampaknya tidak mampu mengembangkan 

cara berfikir yang dinamis. Oleh karenanya 

kelumpuhan lembaga pendidikan saat itu 

dapat ditinjau dari dua aspek, yaitu: tujuan 

pendidikan Islam dan metode pengajaran 

yang diterapkan, disamping bahan 

pelajaran yang kurang melatih daya dan 

kemampuan berfikir. Walaupun pada abad 

ke-16 umat Islam mulai bangkit 

membangun kekuatan di bidang politik, 

namun belum mampu mengangkat 

keterpurukan di bidang intelektual. 

Perkembangan ilmu pengetahuan dan 

kekuatan politik yang tidak seimbang, 

pada akhirnya menghancurkan kekuatan 

politik dan menjatuhkannya ke bawah 

pengaruh kultur Barat.6  

Uraian di atas, dalam referensi lain 

disebutkan bahwa di antara faktor yang 

mendorong munculnya Muhammadiyah 

sebagai berikut : 

1. Faktor Intern 

                                                             
5 Arbiyah Lubis, Pemikiran Muhammadiyah dan 

Muhammad Abduh, Suatu Studi Perbandingan, 

Faktor intern ini berasal dari dalam diri umat 

Islam sendiri yang tercermin dari dua aspek, yaitu: 

sikap beragama dan sistem pendidikan Islam. Sikap 

beragama umat Islam pada umumnya belum dapat 

dikatakan sebagai sikap beragama yang rasional. 

Syirik, taklid dan bid’ah kerap membayangi umat 

Islam terutama dalam lingkungan keraton yang telah 

jauh tertanam budaya Hindu. Sikap beragama 

demikian terbentuk sejak abad ke-20 dan telah 

mengakar pada masa proses islamisasi beberapa 

abad sebelumnya. Dimana proses islamisasi di 

Indonesia dipengaruhi oleh dua hal, yaitu: 

tasawuf/tarekat dan mazhab fiqh. 

Di Indonesia sikap taklid ditopang oleh 

sistem pendidikan Islam yang terdapat dalam 

lembaga pendidikan yang disebut pengajian Al-

Quran dan pengajian kitab. Di dalam lembaga 

pendidikan ini diberikan pelajaran fiqih yang 

kesemuanya mengacu kepada pola pemikiran al-

Syafi’i. Metode yang diterapkan sangat menunjang 

pemberian bahan yang mengarah pada pola 

pembelajaran satu arah, dimana aktivitas 

pembelajaran berada di tangan Kiai, sedangkan 

murid bersikap pasif menyimak dan membuat 

catatan, tanpa bertanya, apalagi membantah apa 

yang dikatakan Kiai. Kharisma yang dimiliki Kiai 

serta penghormatan yang diberikan padanya 

berdampak pada kepasifan tersebut. 

Metode pengajaran di atas lebih 

mementingkan daya hafal dan kemampuan 

membaca meski tanpa pengertian, sedangkan daya 

fikir dikesampingkan. Sistem pendidikan yang 

demikian dinilai sebagai sistem pincang yang 

menekankan latihan terhadap fungsi jiwa tertentu 

(Jakarta: Bulan Bintang, 1993), hlm. 3 
6 Arbiyah Lubis, Pemikiran Muhammadiyah…, hlm. 19 



M. Nasirudin & Moch Dzu Izzin, Modernisasi Pendidikan Islam Muhammadiyah 101 

 

 

dan mengabaikan fungsi jiwa lainnya. Dari 

segi pembidangan ilmu pun antara lain 

dengan bertumpu pada kitab-kitab 

Mazhab al-Syafi’i, lembaga pendidikan 

tradisional lebih menanamkan hal-hal 

yang bersifat dogmatis dan menyingkirkan 

hal-hal yang membawa kepada berfikir 

secara rasional, sehingga kebiasaan 

berfikir rasional berkurang. Sistem 

pendidikan yang demikian memupuk 

sikap taklid yang diwariskan dari generasi 

ke generasi dan berkembang di 

masyarakat sampai saat ini. Dari satu sisi 

melalui taklid kemurnian ajaran mazhab 

dipertahankan, tetapi di sisi lain kebekuan 

berfikir serta munculnya pola-pola 

pemikiran konservatif yang tidak dapat 

dihindari. Pola fikir yang demikianlah yang 

menyebabkan Islam kehilangan sifat 

dinamis serta daya elastisitasnya untuk 

dapat berkembang di era globalisasi.7 

Fenomena yang digambarkan di 

atas, pada akhirnya mendorong 

munculnya Muhammadiyah. Selain itu, 

pemikiran-pemikirannya kian 

berkembang dengan tujuan 

menyelaraskan pendidikan sesuai dengan 

tatanan berfikir yang rasional dan 

menfasilitasi peningkatan kualitas berfikir 

dengan tidak mengenyampingkan tatanan 

nilai-nilai Islam. 

2. Faktor Ekstern 

Faktor ekstern yang 

                                                             
7 Arbiyah Lubis, Pemikiran Muhammadiyah…, 

hlm. 20 - 25  
8 Ibid…, hlm. 25  

 

melatarbelakangi lahirnya Muhammadiyah 

disebabkan oleh politik penjajahan kolonial Belanda 

yang terdeteksi dalam sistem pendidikan kolonial 

serta usaha westernisasi dan kristenisasi.8 

Pendidikan kolonial dikelola oleh 

pemerintah kolonial untuk anak-anak bumiputra 

ataupun diserahkan kepada misi dan zending Kristen 

dengan bantuan financial dari pemerintah Belanda. 

Pendidikan yang demikian pada awal abad ke-20 

telah menyebar di beberapa kota, baik tingkat 

pendidikan dasar sampai ketingkat atas yang terdiri 

dari lembaga pendidikan guru dan sekolah kejuruan. 

Oleh karenanya, pada masa ini terbentuk dua model 

pendidikan, yaitu: Pendidikan Islam tradisional dan 

pendidikan kolonial. Kedua jenis pendidikan ini 

dibedakan, baik dari segi tujuan maupun 

kurikulumnya. Dimana pendidikan kolonial 

melarang memasukkan pelajaran agama dalam 

sekolah-sekolah kolonial yang sekuler dan bertujuan 

menyebarkan budaya Barat. Hal ini merupakan 

bentuk dari Politik Etis yang disebut Politik Asosiasi 

Belanda bagi pribumi, di samping dididik mereka 

juga ditargetkan untuk berbudaya Barat disamping 

sebagai upaya balas keuntungan material yang 

mereka peroleh dengan menjajah Indonesia. Pada 

hakikatnya hal tersebut merupakan usaha 

westernisasi yang menarik penduduk kepada 

golongan pemuja Barat dan menyudutkan Islam 

karena lebih diperkenalkan dengan ilmu dan 

kebudayaan sekuler tanpa mengimbanginya dengan 

pendidikan agama.9 

Usaha westernisasi ini juga mengarah pada 

usaha Kristenisasi, dimana mereka secara tidak 

9 Alwi Shihab, Membendung Arus, Respon Gerakan 

Muhammadiyah Terhadap Penetrasi Misi Kristen di 

Indonesia, (Bandung: Mizan, 1998).  hlm.  144 



102 Jurnal al–Hikmah vol. 9 no. 1 Maret 2021 97~114 

 

 

langsung menarik penduduk ke arah 

kristenisasi melalui jalur pendidikan yang 

diberikan. Dengan demikian, betapa 

kompleksnya permasalahan yang dihadapi 

umat Islam pada saat itu. Berdasarkan hal 

tersebut, Ahmad Dahlan merasa perlu 

menyelamatkan umat Islam melalui wadah 

organisasi, dan organisasi pemikiran 

sosial, politik, serta keagamaan sehingga 

lahirlah Muhammadiyah yang pada 

akhirnya mencetak rumusan-rumusan 

pemikiran dalam berbagai bidang. 

Tokoh-tokoh Berpengaruh dalam 

Muhammadiyah 

Muhammadiyah kian berkembang 

sampai saat ini sejak awal didirikan. Oleh 

karenanya, untuk lebih mendalam 

menelaah perkembangan tersebut perlu 

disebutkan tokoh-tokoh Muhammadiyah 

yang berperan penting di Indonesia 

berikut karakteristik pemikiran maupun 

gerakannya.10 

1. Ahmad Dahlan (1912 – 1922); 

membentuk karakter 

Muhammadiyah. 

Periode ini merupakan masa 

perintisan pembentukan organisasi dan 

jiwa serta amal usaha. Selain itu masa 

pengenalan ide-ide pembaharuan dalam 

metode gerakan amaliah Islamiyah. 

Ahmad dahlan mengenalkan 

Muhammadiyah melalui beberapa cara, 

antara lain silaturahmi, mujadalah 

                                                             
10 M. Mukhsin Jamil, dkk, Nalar Islam Nusantara, 

Studi Islam ala Muhammadiyah, al-Irsyad, 

Persis, dan NU, (Jakarta: Depag RI, Dirjen 

Pendidikan Islam, dan Dirpen Tinggi Islam, 

(diskusi), Tausiyah-ma’idhoh hasanah, dan 

memberikan keteladanan dalam praktek 

pengamalan ajaran Islam. 

2. Ibrahim (1922 – 1933); melebarkan sayap 

Muhammadiyah. 

Pada periode ini Muhammadiyah mulai 

berkembang meluas sampai kedaerah-daerah luar 

Jawa. Perangkat yang dibentuk antara lain : Majelis 

Tarjih, Nasyi’atul’Aisyiyah dan kemudian Pemuda 

Muhammadiyah. Adapun Aktivitas yang menonjol 

seperti Pada tahun 1924 mengadakan “Fonds 

Dachlan”, untuk membeayai sekolah anak-anak 

miskin. Mengadakan khitanan massal pertama kali 

(1925). Pada konggres di Surabaya tahun 1926 

diputuskan Pemakaian Tahun Islam dalam catat-

mencatat termasuk surat menyurat dan Sholat Hari 

Raya di tanah lapang. Pada tahun 927 pada konggres 

di Pekalongan muncul persoalan politik dengan 

keputusan pokok “Muhammadiyah TIDAK bergerak 

dalam bidang POLITIK, namun memperbaiki budi 

pekerti yang luhur (Akhlaqul Karimah) bagi orang 

yang akan berpolitik (tidak melarang anggotanya 

berpolitik). 

3. Hisyam (1933 – 1936); meningkatkan mutu 

pendidikan. 

Hisyam memiliki minat yang besar terhadap 

masalah pendidikan. Baginya pendidikan 

merupakan tempat untuk menumbuhkan dan 

menyemai kader yang akan meneruskan usaha 

Muhammadiyah.11 Adapun langkah-langkah Hisyam 

dalam upaya meningkatkan mutu pendidikan 

adalah dengan melakukan modernisasi pada 

sekolah-sekolah Muhammadiyah sehingga selaras 

2007). hlm. 30 - 52 
11 Kamal Pasha, Muhammadiyah Sebagai Gerakan Islam: 

Dalam Perspektif Historis dan Ideologis, Jakarta: Tanpa 

nama penerbit, 2000. hlm. 99 



M. Nasirudin & Moch Dzu Izzin, Modernisasi Pendidikan Islam Muhammadiyah 103 

 

 

dengan kemajuan pendidikan yang 

dicapai sekolah-sekolah pemerintah 

kolonial. Salah satu strategi yang 

dilakukannya adalah menerapkan politik 

kooperatif dengan pemerintah kolonial 

dalam bentuk kesediaan menerima 

bantuan keuangan. Subsidi yang tidak 

seberapa jumlahnya (bila dibandingkan 

dengan subsidi yang diberikan pada 

sekolah-sekolah kristen) itu 

dimanfaatkan untuk membangun sarana 

dan prasarana yang dibutuhkan. Sampai 

akhir tahun 1932, Muhammadiyah 

memiliki 103 Volk School, 47 Standar 

School, 69 Hollands Inlanse School, dan  

25 Schakel School. Namun karena 

keputusannya itu, Hisyam harus 

mengalami kritik keras dari Taman Siswa 

dan Sarekat Islam, yang saat itu 

melancarkan politik non-kooperatif 

dengan pemerintah kolonial Belanda. 

Namun Hisyam tetap teguh dengan 

pilihannya, dengan alasan bahwa subsidi 

tersebut berasal pajak yang diperas di 

masyarakat Indonesia, terutama umat 

Islam. Menerima subsidi jauh lebih baik 

daripada menolaknya. Karena jika ditolak, 

dana itu justru dialihkan pada sekolah-

sekolah kristen.12 

Di samping memfokuskan 

perhatiannya di bidang pendidikan, 

periode kepemimpinan Hisyam juga 

menitikberatkan dan menghasilkan: a). 

Penertiban dan pemantapan administrasi 

                                                             
12 Kamal Pasha, Muhammadiyah Sebagai 

Gerakan Islam. hlm. 27 

organisasi, sehingga Muhammadiyah semakin 

diakui sebagai organisasi keagamaan modern; b). 

Nasionalisasi nama-nama Belanda menjadi nama 

Indonesia (1934). Seperti penggunaan nama 

Madrasah Muallimin sebagai ganti nama Kweek 

School, pemakaian sekolah guru untuk 

menggantikan nama Normal School, dan lain-lain. c). 

Pembentukan majelis pimpinan perekonomian 

untuk memperbaiki perekonomian anggota (1935), 

pembentukan sekolah tinggi dan Majelis 

Pertolongan dan kesehatan Muhammadiyah 

(MPKPM) pada tahun 1936. 

4. Mas Mansur (1937 – 1942); menegaskan faham 

agama. 

5. Bagus Hadikusumo (1942 – 1953); peremajaan 

ide pendiri. 

6. A.R. Sutan Mansur (1953 – 1959); menegaskan 

wilayah gerak. 

7. Junus Anies (1959 – 1962); gerakan dakwah dan 

Amar Ma’ruf. 

8. Ahmad Badawi (1962 – 1968); masuk ranah 

politik. 

9. Abdul Razak Fachruddin (1968 – 1990); 

menerima asas Pancasila. 

10. Ahmad Azhar Basyir (1990 – 1994); 

merumuskan program jangka panjang. 

11. M. Amien Rais (1994 – 1998); menuju 

manajemen modern. 

12. Ahmad Syafi’i Ma’arif; mengembalikan Islam 

sebagai asas. 

Namun demikian, seorang tokoh yang 

menjadi pencerah pemikiran terbentuknya 

Muhammadiyah adalah Syaikh Muhammad Abduh 

(w.1935) yang lebih dikenal dengan “Pencerah dari 

 



104 Jurnal al–Hikmah vol. 9 no. 1 Maret 2021 97~114 

 

 

Timur”. Abduh bersama gurunya Jamal Al-

Din Al-Afghani (w. 1897) secara konsisten 

menyerukan perlunya persatuan seluruh 

umat manusia untuk melawan dominasi 

Eropa. Abduh secara khusus 

berpandangan bahwa kaum muslim dapat 

bersatu hanya dengan mengikuti prinsip 

Islam yang benar, meninggalkan bid’ah 

dan khurafat yang umumnya telah 

dianggap sebagai bagian integral agama. 

Menurutnya cara paling tepat untuk 

menjawab tantangan Barat adalah dengan 

memanfaatkan ilmu pengetahuan dan 

teknologi bagi kemajuan masyarakat 

Islam. Oleh karena itu, melalui pendekatan 

rasionalistis Abduh mengajak para 

kalangan terdidik muslim untuk 

membuang hadits-hadits palsu dan 

mengenyahkan sikap fatalistik di kalangan 

kaum muslim. Baginya, kesemua hal itu 

merupakan penghalang besar bagi 

munculnya pandangan keislaman yang 

segar dan dinamis, yang sangat 

dibutuhkan bagi sebuah kebangkitan.13 

Gerakan pembaharuan ini muncul, 

menekankan pada pentingnya 

mengamalkan syari’ah dan mengkritik 

praktek-praktek keagamaan yang 

dipandang menyimpang dari Al-Quran dan 

Sunnah.14 Gagasan-gagasan Abduh yang 

berkembang dalam konteks Mesir akhir 

abad ke-19, memperoleh tanggapan positif 

                                                             
13 Alwi Shihab, Membendung Arus, Respon 

Gerakan Muhammadiyah…,  hlm.  130. 
14 Achmad Djainuri, Ideologi Kaum Modernis: 

Melacak Pandangan Keagamaan 

Muhammadiyah Periode Awal. (Surabaya: 

LPAM, 2002).  hlm. 15 

dikalangan terdidik muslim di banyak Negara Islam 

dikarenakan gagasan tersebut memiliki relevansi 

yang kuat dengan realitas masyarakat. Para sarjana 

muslim Indonesia memang sangat memerlukan 

strategi baru dalam menghadapi keterbelakangan 

dan dominasi Barat, segera melirik manfaat gagasan 

pembaharuan ini yang salah satunya adalah K.H 

Ahmad Dahlan sebagai perintis pembaharuan 

(tajdid) di Negara Indonesia. Anugerah 

pembaharuan tersebut diperjuangkannya 

sepulangnya dari Mekkah untuk belajar ilmu-ilmu 

keislaman dan kunjungannya kembali ke Mekkah 

pada tahun 1903 selama 18 bulan dan berguru ilmu-

ilmu keislaman dengan bimbingan syaikh Ahmad 

Khatib Minangkabau (w.1916), yang 

memberikannya kesempatan untuk membaca 

tulisan-tulisan Abduh, antara lain: Risalat  al Tauhid, 

al Islam wa al Nasraniyyah, Tafsir Juz ‘Amma, Tafsir 

al Manar, dan tulisan-tulisan lepas Abduh yang 

dimuat di Majalah Al-Manar dan Al Urwah al 

Wutsqa.15 Dengan demikian, Dahlan telah 

berdialektika dan menjadi jembatan penghubung 

antara proses pembaharuan di Timur Tengah 

dengan gerakan pembaharuan Muhammadiyah, dan 

diteruskan pada kadernya. 

Dalam konteks pendidikan  Islam di  

Indonesia, pemikiran pendidikan Muhammad Abduh 

nampaknya membidani lahirnya Muhammadiyah 

dengan format pendidikan Islam-nya yang khas. 

Lahirnya Muhammadiyah merupakan akibat  

langsung dan  logis dari gerakan pembaharuan 

Muhammad Abduh.16 Bahkan penghormatan Ahmad 

15 Djarnawi Hadikusumo, Dari Jamaluddin al Afghani sampai 

KH. Ahmad Dahlan sampai KH. Mas Mansur. (Yogyakarta: 

Persatuan, t.t).  hlm. 15 
16 Mukti Ali, Alam Pikiran Modern di Indonesia (Jakarta: 

Bulan Bintang, tth), hlm. 133. 



M. Nasirudin & Moch Dzu Izzin, Modernisasi Pendidikan Islam Muhammadiyah 105 

 

 

Dahlan sebagai pendiri Muhammadiyah 

kepada Muhammad Abduh adalah dengan 

memasukkan karya-karya Abduh ke dalam 

kurikulum sekolah-sekolah 

Muhammadiyah, khususnya, Risalah 

Tauhid-nya yang diterjemahkan oleh 

murid Ahmad Dahlan dan digunakan di 

sekolah Muhammadiyah sebagai sebuah 

rujukan penting dalam teologi dan tafsir 

al-Qur’an.17 

Ahmad Dahlan sebagai perintis 

Muhammadiyah mengalami fitnah, 

tuduhan dan hasutan yang datang bertubi-

tubi, di antaranya: dituduh mendirikan 

agama baru yang menyalahi Islam, dituduh 

sebagai Kiai palsu karena hubungannya 

dengan pemerintah Belanda, dan lain-lain. 

Tiga puluh dua hari setelah 

Muhammadiyah didirikan, Ahmad Dahlan 

mengajukan permohonan kepada Belanda 

untuk memperoleh status badan hukum. 

Namun permohonan baru dikabulkan 

pada tahun 1914. Penyebarluasan 

gagasannya, dilakukan melalui kegiatan 

tabligh ke berbagai kota dengan 

memanfaatkan relasi-relasi dagang yang 

dimilikinya. Atas persetujuan pemerintah 

Hindia Belanda pada tanggal 2 September 

1921, Muhammadiyah mendirikan 

cabang-cabang di seluruh Indonesia. 

Secara etimologis, nama 

Muhammadiyah berasal dari kata 

“Muhammad”, yaitu nama Rasulullah 

SAW., dan diberi tambahan ya’ nisbah dan 

                                                             
17 Mukti Ali, The Muhammadiyah Movement 

(Montreal: McGill University, 1957), hlm. 53. 

ta’ marbuthah, yang berarti pengikut Nabi 

Muhammad SAW. K.H. Ahmad Dahlan menegaskan 

bahwa “Muhammadiyah” bukan nama perempuan, 

melainkan umat Muhammad, pengikut Nabi 

Muhammad SAW. Dalam anggaran dasar 

Muhammadiyah yang telah disesuaikan dengan hasil 

Muktamar Muhammadiyah ke-41 di Surakarta 

(1985) dan UU No. 8 tahun 1985, disebutkan bahwa 

Muhammadiyah merupakan gerakan Islam dan 

dakwah amr ma’ruf nahy munkar yang berakidah 

Islam dan bersumber dari al-Qur’an dan al-Sunah.18 

Gerakan Pembaharuan Pendidikan Modern 

Muhammadiyah 

Sebelum memasuki ranah konsep 

pendidikan yang dikembangkan Muhammadiyah, 

sebaiknya diperkenalkan visi dan misi dakwah 

Muhammadiyah terlebih dahulu. Adapun landasan 

visi dan misi Muhammadiyah itu sendiri didasarkan 

pada surat Ali Imran ayat 104: “Hendaklah ada di 

antara kamu, sekelompok orang yang mengajak pada 

kebaikan, memerintah untuk melakukan kebaikan 

dan mencegah kemunkaran. Mereka inilah yang 

sesungguhnya beruntung”. 

Dari ayat tersebut lahirlah dua elemen 

penting yang menginspirasi pandangan 

Muhammadiyah; yaitu: untuk senantiasa 

melaksanakan kegiatan dakwah dan amar ma’ruf 

nahi munkar. Oleh karena tujuan utama dakwah 

adalah pembentukan karakter individual, maka arah 

yang hendak dituju adalah kegiatan dakwah yang 

meningkatkan wawasan dan pengetahuan 

keagamaan umat Islam di tingkat individu, dan 

mengajak mereka yang non-muslim untuk memeluk 

agama Islam serta berlomba-lomba untuk mengajak 

18 Dzikri Nirwana, Modernisasi Pendidikan Islam di 

Indonesia, Kudus : EDUKASI, Vol. 7, Nomor 2, Juli-

Desember 2010, hlm. 44 



106 Jurnal al–Hikmah vol. 9 no. 1 Maret 2021 97~114 

 

 

dan melakukan kebaikan  yang 

diimplementasikan dalam kehidupan 

sosial masyarakat.19 

Muhammadiyah telah 

mengadakan pembaharuan pendidikan 

agama dengan jalan modernisasi dalam 

sistem pendidikan, menukar sistem 

pondok pesantren dengan sistem 

pendidikan yang modern yang sesuai 

dengan tuntutan dan kehendak zaman. 

Mengajarkan agama dengan cara yang 

mudah difaham, didaktis, dan 

pedagogis, selalu menjadi pemikiran 

dalam Muhammadiyah. 

Muhammadiyah pada permulaan 

berdirnya belum merumuskan secara 

jelas tentang tujuan pendidikannya. 

Hal ini tidak berati Pendidikan 

Muhammadiyah yang didirikan tanpa 

tujuan. Meski belum drimuskan secara 

tegas, pendidikan Muhammadiyah 

sejak permulaan berdirinya sudah 

memiliki tujuan. Dilihat dari 

sistempendidikan yang dikembangkan 

ada pendapat vahwa tujuan 

pendidikan Muhammadiyah sejak 

didirikan adalah “Membentuk Alim 

Intelektual”, yaitu seorang muslim 

yang seimbang ilman dan ilmunya, 

ilmu agama dan ilmu umum, orang 

yang kuat rohani dan jasmaninya.  

                                                             
19 M. Mukhsin Jamil, dkk, Nalar Islam Nusantara, 

Studi Islam ala Muhammadiyah..., hlm. 75 

 

1. Pemikiran Pendidikan Islam Ahmad Dahlan 

Ahmad Dahlan merasa tidak puas dengan 

sistem dan praktik pendidikan saat itu, dibuktikan 

dengan pandangannya mengenai tujuan pendidikan 

adalah untuk menciptakan manusia yang baik budi, 

luas pandangan, dan bersedia berjuang untuk 

kemajuan masyarakat.20 Karena itu ia 

mengemukakan beberapa pandangannya mengenai 

pendidikan dalam bentuk pendidikan model 

Muhammadiyah khususnya, antara lain: 

a. Pendidikan Integralistik 

K.H Ahmad Dahlan (1868-1923) adalah tipe 

man of action sehingga sudah pada tempatnya 

apabila mewariskan cukup banyak amal usaha 

bukan tulisan. Oleh sebab itu untuk menelusuri 

bagaimana orientasi filosofis pendidikan, ia harus 

merujuk pada cara membangun sistem pendidikan. 

Pribadi Ahmad Dahlan  adalah pencari 

kebenaran hakiki yang menangkap apa yang tersirat 

dalam tafsir Al-Manar sehingga meskipun tidak 

punya latar belakang pendidikan Barat tapi ia 

membuka lebar-lebar gerbang rasionalitas melalui 

ajaran Islam sendiri, menyerukan ijtihad dan 

menolak taqlid. Dia dapat dikatakan sebagai suatu 

model dari bangkitnya sebuah generasi yang 

merupakan titik pusat dari suatu pergerakan yang 

bangkit untuk menjawab tantangan-tantangan yang 

dihadapi golongan Islam yang berupa ketertinggalan 

dalam sistem pendidikan dan kejumudan paham 

agama Islam. Berbeda dengan tokoh-tokoh nasional 

pada zamannya yang lebih menaruh perhatian pada 

persoalan politik dan ekonomi. 

Pendidikan di Indonesia pada saat itu 

terpecah menjadi dua: pendidikan sekolah-sekolah 

20 Amir Hamzah Wirjosukarto, Pembaharuan Pendidikan dan 

Pengajaran Islam, (Jember: Mutiara Offset, 1985). hlm. 95-

96 



M. Nasirudin & Moch Dzu Izzin, Modernisasi Pendidikan Islam Muhammadiyah 107 

 

 

Belanda yang sekuler, yang tak mengenal 

ajaran-ajaran yang berhubungan dengan 

agama; dan pendidikan di pesantren yang 

hanya mengajar ajaran-ajaran yang 

berhubungan dengan agama saja. 

Dihadapkan pada dualisme sistem 

(filsafat) pendidikan ini Ahmad Dahlan  

gelisah, bekerja keras sekuat tenaga untuk 

mengintegrasikan, atau paling tidak 

mendekatkan kedua sistem pendidikan itu. 

Dalam rangka mengintegrasikan 

kedua sistem pendidikan tersebut, Ahmad 

Dahlan  melakukan dua tindakan 

sekaligus; memberi pelajaran agama di 

sekolah-sekolah Belanda yang sekuler, dan 

mendirikan sekolah-sekolah sendiri 

dimana agama dan pengetahuan umum 

bersama-sama diajarkan. Kedua tindakan 

itu sekarang sudah menjadi fenomena 

umum; yang pertama sudah diakomodir 

negara dan yang kedua sudah banyak 

dilakukan oleh yayasan pendidikan Islam 

lain. Namun, ide model pendidikan 

integralistik mampu melahirkan muslim 

ulama-intelek masih terus dalam proses 

pencarian. 

Sistem pendidikan integralistik 

inilah sebenarnya warisan yang mesti 

dieksplorasi terus sesuai dengan konteks 

ruang dan waktu, masalah teknik 

pendidikan bisa berubah sesuai dengan 

perkembangan ilmu pendidikan atau 

psikologi perkembangan. Dalam rangka 

menjamin kelangsungan sekolahan yang ia 

dirikan maka atas saran murid-muridnya, 

ia akhirnya mendirikan persyarikatan 

Muhammadiyah tahun 1912. 

Metode pembelajaran yang dikembangkan 

Ahmad Dahlan  bercorak kontekstual melalui proses 

penyadaran. Contoh klasik adalah ketika ia 

menjelaskan surat al-Ma’un kepada santri-santrinya 

secara berulang-ulang sampai santri itu menyadari 

bahwa surat itu menganjurkan supaya kita 

memperhatikan dan menolong fakir-miskin, dan 

harus mengamalkan isinya. Setelah santri-santri itu 

mengamalkan perintah itu baru diganti surat 

berikutnya. Ada semangat yang harus dikembangkan 

oleh pendidik Muhammadiyah, yaitu bagaimana 

merumuskan sistem pendidikan ala  al-Ma’un 

sebagaimana dipraktekkan Ahmad Dahlan. Anehnya, 

yang diwarisi oleh warga Muhammadiyah adalah 

teknik pendidikannya, bukan cita-cita pendidikan, 

sehingga tidak aneh apabila ada yang tidak mau 

menerima inovasi pendidikan. Inovasi pendidikan 

dianggap sebagai bid’ah. Sebenarnya, yang harus kita 

tangkap dari Ahmad Dahlan  adalah semangat untuk 

melakukan perombakan atau etos pembaruan, 

bukan bentuk atau hasil ijtihadnya. Menangkap api 

tajdid, bukan arangnya. 

Dalam konteks pencarian pendidikan 

integralistik yang mampu memproduksi ulama-

intelek-profesional, gagasan Abdul Mukti Ali 

menarik disimak. Menurutnya, sistem pendidikan 

dan pengajaran agama Islam di Indonesia ini yang 

paling baik adalah sistem pendidikan yang mengikuti 

sistem pondok pesantren karena di dalamnya 

diresapi dengan suasana keagamaan, sedangkan 

sistem pengajaran mengikuti sistem 

madrasah/sekolah, jelasnya madrasah/sekolah 

dalam pondok pesantren adalah bentuk sistem 

pengajaran dan pendidikan agama Islam yang 

terbaik.  Dalam semangat yang sama, belakangan ini 



108 Jurnal al–Hikmah vol. 9 no. 1 Maret 2021 97~114 

 

 

sekolah-sekolah Islam tengah berpacu 

menuju peningkatan mutu pendidikan. 

Salah satu model pendidikan terbaru 

adalah full day school, sekolah sampai sore 

hari, tidak terkecuali di lingkungan 

Muhammadiyah.21 

b. Mengadopsi Substansi dan 

Metodologi Pendidikan Modern 

Belanda dalam Madrasah-

madrasah Pendidikan Agama 

Metode yang ditawarkan adalah 

sintesis antara metode pendidikan modern 

Barat dengan tradisional. Dari sini tampak 

bahwa lembaga pendidikan yang didirikan 

Ahmad Dahlan berbeda dengan lembaga 

pendidikan yang dikelola oleh masyarakat 

pribumi saat ini. Sebagai contoh Ahmad 

Dahlan mula-mula mendirikan SR di 

Kauman dan daerah lainnya di sekitar 

Yogyakarta, lalu sekolah menengah yang 

diberi nama al-Qism al-Arqa yang kelak 

menjadi bibit madrasah Muallimin dan 

Muallimat Muhammadiyah Yogyakarta. 

Sebagai catatan, tujuan umum lembaga 

pendidikan di atas baru disadari sesudah 

24 tahun Muhammadiyah berdiri, tapi 

Amir Hamzah menyimpulkan bahwa 

tujuan umum pendidikan Muhammadiyah 

menurut Ahmad Dahlan adalah:22 baik 

budi, alim dalam agama, luas pandangan, 

alim dalam ilmu-ilmu dunia (umum), dan 

bersedia berjuang untuk kemajuan 

masyarakatnya. 

                                                             
21 Abdul Mukti Ali. Alam pikiran Modern di 

Indonesia,( Jakarta: Bulan Bintang, tth). Hlm. 56 
22 Amir Hamzah Wirjosukarto, Pembaharuan 

Pendidikan ..., hlm. 96 

Latar belakang timbulnya pemikiran 

pendidikan Islam Ahmad Dahlan yang antara lain 

disebabkan oleh rasa tidak puas terhadap sistem 

pendidikan yang ada dan hanya mengembangkan 

salah satu bidang pengetahuan dari kedua 

pengetahuan yang ingin dirangkul oleh Ahmad 

Dahlan dengan Muhammadiyahnya. Ijtihad 

pemikiran pendidikan yang dicetuskan Ahmad 

Dahlan melalui gagasan dan praktek pendidikan 

Islamnya merupakan cikal bakal dan dijadkan estafet 

dalam pembaharuan sistem pendidikan 

Muhammadiyah, sebagai contoh pondok 

Muhammadiyah. Ada empat pokok model 

pembaharuan pendidikan di Pondok 

Muhammadiyah antara lain:23 

No Sistem Pendidikan 

Lama 

Pondok Muhammadiyah 

1 

 

2 

 

 

 

3 

4 

Sistem belajar mengajar 

Weton dan Sorogan. 

Bahan pelajaran semata-

mata agama, kitab-kitab 

karangan ulama 

pembaharuan tidak 

dipergunakan. 

 

Belum ada RP yang 

teratur dan integral. 

Hubungan guru dan 

murid lebih bersifat 

otoriter dan kurang 

demokratis. 

Sistem klasikal dengan cara-

cara Barat. 

 

Bahan pelajaran tetap, 

ditambah ilmu pengetahuan 

umum. Kitab-kitab agama 

dipergunakan secara luas, baik 

klasik maupun kontemporer. 

Sudah diatur dengan RP. 

Diusahakan suasana hubungan 

guru dan murid lebih akrab 

bebas dan demokratis. 

Dalam pendidikan di pondok 

Muhammadiyah mata pelajaran agama dan alat 

untuk mempelajari agama sebagai mata pelajaran 

pokok. Program pendidikan pondok Muhammadiyah 

berbeda dengan sekolah Muhammadiyah. Pondok 

Muhammadiyah menekankan hal keagamaan. 

23 Amir Hamzah Wirjosukarto, Pembaharuan Pendidikan ..., 

hlm. 95-96 



M. Nasirudin & Moch Dzu Izzin, Modernisasi Pendidikan Islam Muhammadiyah 109 

 

 

Pendidikan Muhammadiyah juga 

ditunjang dengan beberapa kegiatan di 

luar jam pelajaran dan guru dihormati 

secara wajar. Ahmad Dahlan telah 

membawa pembaharuan pendidikan 

waktu itu melalui Muhammadiyah baik 

dengan memasukkan mata pelajaran 

agama di sekolah-sekolah umum dan 

menyerap ilmu-ilmu yang datang dari 

Barat, serta memasukkan kitab-kitab 

ulama baru ke dalam kurikulumnya. 

Semuanya itu mengundang munculnya 

berbagai kecaman terhadap beliau. Ada 

yang menuduh sebagai murtad, kristen, 

penganut paham mu’tazilah, kharijiah, dan 

sebagainya. 

c. Memberi Muatan Pengajaran Islam 

pada Sekolah-sekolah Umum 

Modern Belanda 

Muhammadiyah baru 

memutuskan meminta kepada pemerintah 

agar memberi izin bagi orang Islam untuk 

mengajarkan agama Islam di sekolah-

sekolah Goebernemen pada bulan April 

1922. sebenarnya sebelum 

Muhammadiyah didirikan ini sudah 

diusahakan namun baru mendapat izin 

saat itu. Hingga akhirnya Muhammadiyah 

mendirikan sekolah-sekolah swasta yang 

meniru sekolah Gubernemen dengan 

pelajaran agama di dalamnya. Tujuan 

pokok organisasi dan pendirian lembaga 

pendidikan menjadi orientasi utama 

Ahmad Dahlan sehingga berusaha untuk 

menandingi sekolah pemerintahan 

Belanda dengan mengikuti contoh misi 

kristen dengan menyebarkan fasilitas dan 

mendesakkan pengalaman iman. 

Ahmad Dahlan juga ingin memodernisasi 

sekolah keagamaan tradisional. Untuk 

meningkatkan kualitas pendidikan Islam, Ahmad 

Dahlan mendirikan sekolah Muallimin dan 

Muallimat, Muballighin dan Muballighat. Dengan 

demikian diharapkan lahirlah kader-kader Muslim 

sebagai bagian inti program pembaharuannya yang 

bisa menjadi ujung tombak gerakan Muhammadiyah 

dan membantu menyampaikan misi-misi dan 

melanjutkannya di masa depan. Ahmad Dahlan juga 

bekerja keras meningkatkan moral dan posisi kaum 

perempuan dalam kerangka Islam sebagai 

instrument yang efektif dan bermanfaat di dalam 

organisasinya karena perempuan merupakan unsur 

penting  berkat bantuan istri dan koleganya sehingga 

terbentuklah Aisyah. Ahmad Dahlan juga 

membentuk gerakan pramuka Muhammadiyah yang 

diberi nama Hizbul Watan. 

d. Menerapkan Sistem Kooperatif dalam Bidang 

Pendidikan 

Terlihat adanya kerjasama yang harmonis 

antara pemerintahan Belanda dengan 

Muhammadiyah. Keduanya sama-sama memperoleh 

keuntungan. Pertama, dari sikap non oposisional. 

Kedua, mendukung program pembaharuan 

keagamaan  termasuk di dalam bidang pendidikan. 

Sikapnya yang akomodatif dan kooperatif 

memberikan ketentuan mutlak untuk bertahan 

hidup di tengah iklim yang sangat tidak ramah 

terhadap gerakan nasionalis pribumi dan di saat 

tidak satupun gerakan yang sebanding dengannya 

dapat bertahan saat itu. Sehingga Ahmad Dahlan 

dapat masuk lebih dalam pada lingkungan 

pendidikan kaum misionaris yang diciptakan oleh 



110 Jurnal al–Hikmah vol. 9 no. 1 Maret 2021 97~114 

 

 

pemerintah Belanda, yang saat itu lebih 

maju ke depan dari pada sistem penddikan 

pribumi yang tradisional. 

Muhammadiyah merupakan 

gerakan umat Islam yang lahir di 

Yogyakarta 18 November 1912. Yang 

perkembangannya, terutama sejak paruh 

kedua tahun 1920-an menunjukkan grafik 

meningkat. Disaat gerakan umat Islam 

seangkatannya justru dilanda perpecahan 

dan perlahan menunjukkan grafik 

penurunan.  Sejarah mencatat, KH Mansur 

penggerak MIAI (Majelis Islam Ala 

Indonesia) dan PUTERA (Pusat Tenaga 

Rakyat) zaman Jepang adalah pimpinan 

pusat Muhammadiyah. Ki Bagus 

Hadikusumo, adalah pimpinan pusat 

Muhammadiyah yang turut merumuskan 

Piagam Jakarta dan berperan dalam 

sidang-sidang persiapan kemerdekaan. 

Mr. Kasman Singodimejo pun politisi yang 

berasal dari Muhammadiyah. Bung Karno, 

Ir.Juanda, Sudirman, dan tidak sedikit 

tokoh-tokoh bangsa ini merupakan kader 

lulusan pendidikan Muhammadiyah. 

Dalam aspek sosial gerakan 

Muhammadiyah banyak memberikan 

kontribusi pengembangan umat dan 

bangsa. Misalnya Muhammadiyah 

mempelopori pendirian Panti Asuhan dan 

Rumah Sakit. Bahkan Lembaga Haji (Badan 

Penolong Haji) pun dirintis murid Ahmad 

Dahlan, Di zaman Belanda Muhammadiyah 

berhasil upaya de-mistifikasi 

(penghancuran berpikir mistik) dengan 

gerakan rasionalisasinya, tetap tetap 

berpijak pada konsep Al-Quran dan As-Sunnah. 

Muhammadiyah pun mendobrak ketaklidan yang 

membabi buta, berpikir feodal seperti pengkultusan 

individu yang bisa mematikan ijtihad dan 

keterbukaan pikir. 

Muhammadiyah turut pula mendobrak 

kefeodalan dengan mengubah kebiasaan kurang 

baik, dalam proses pembelajaran Al-Quran. Misalnya 

turut mempelopori usaha penerjemahan Al-Quran, 

yang di zaman Belanda itu diharamkan. 

Muhammadiyah pun yang mempelopori ibadah hari 

raya di lapangan pada tahun 1930-an, yang 

menggemparkan. Bahkan Belanda khawatir akan 

bergeser pada aksi massa. Dengan pola pikir yang 

rasional tetapi tetap mengedepankan jiwa 

kemanusiaan (kecerdasan emosional), 

Muhammadiyah berhasil membawa umat sedikit 

demi sedikit untuk mempergunakan nalar rasional 

dengan inspirasi ajaran Al-Quran dan Sunah. Dari 

pola pemikiran rasional tersebut, gerakan 

Muhammadiyah telah membangunkan kesadaran 

umat Islam yang sebelumnya lebih terkesan 

tertinggal dan menjauhi kemajuan modern dalam 

pengembangan sains dan teknologi. 

Pengamat politik asing seperti Samuel P 

Huntington dalam bukunya “Benturan Peradaban” 

menyebutkan Muhammadiyah sebagai motor 

kebangkitan Islam di Indonesia. Dalam rentang 

usianya mendekati satu abad, Muhammadiyah telah, 

sedang dan akan terus mengahasilkan kader-kader 

intelektual bagi umat dan bangsa, bahkan tampak 

Muhammadiyah sedang melebarkan sayapnya 

menjadi gerakan internasional dengan sudah 

membuka cabang-cabangnya di luar negeri. Seperti 

di Berlin, Cairo, Teheran, Singapura, Kuala Lumpur, 

Bangkok, Australia, Amerika dan seterusnya. 



M. Nasirudin & Moch Dzu Izzin, Modernisasi Pendidikan Islam Muhammadiyah 111 

 

 

2. Konsep Pendidikan Muhammadiyah 

Dalam sejarah perkembangan 

kehidupan manusia, pendidikan telah 

menjadi semacam teknologi yang 

memproduksi manusia masa depan paling 

efektif. Dari fenomena perkembangan 

yang terakhir, memberikan petunjuk 

bahwa pendidikan bukan saja menjadi alat 

suatu lembaga atau suatu masa dalam 

berbagai proyeksi berbagai macam tujuan 

mereka, pendidikan bahkan telah menjadi 

kebutuhan manusia sendiri secara masal, 

karenanya pendidikan yang diterima oleh 

manusia hendaknya pendidikan yang 

seimbang antara pendidikan lahir dan 

batin, antara pendidikan dunia dan 

akhirat, sehingga manusia dalam 

memperoleh pendidikan tersebut 

memiliki keseimbangan dalam mengelola 

kehidupannya untuk dapat mencapai 

tujuan yang ideal yakni “fi al-dunya 

hasanatan wa fi al-akhirati hasanatan”. 

Tujuan ideal inilah yang digagas oleh 

Ahmad Dahlan dalam hal perjuangan di 

bidang pendidikan yang menjadi warna 

pendidikan Muhammadiyah. Dimana dua 

hal yang mempengaruhi pemikiran 

tentang pendidikan Ahmad Dahlan, yaitu: 

pembaharuan pendidikan di Mesir, dan 

aktivitasnya dalam organisasi sosial 

kemasyarakatan dan keagamaan di 

nusantara. 

Pembaharu Islam di Mesir 

memandang pendidikan sebagai jalur 

                                                             
24 M. Mukhsin Jamil, dkk, Nalar Islam Nusantara, 

Studi Islam ala Muhammadiyah..., hlm. 76 

strategis pengembangan manusia sesuai dengan 

ajaran Islam. Menurut Rasyid Ridha, salah satu 

tujuan Al-Quran adalah menyempurnakan jiwa 

manusia (baik sebagai individu, kelompok, bangsa) 

melalui ajaran fitrah manusia, pengembangan akal 

(rasio), ilmu, hikmah dan pemahaman serta dalil-

dalil dan bukti. Dengan demikian, Al-Quran mendidik 

manusia untuk tidak bertaklid, tidak jumud dalam 

mengikuti jejak leluhur, serta mengajarkan 

kebebasan individu dalam beragama.24 

Al-Quran mendidik manusia untuk 

mempercayai yang ghaib sepanjang dikabarkan oleh 

para nabi, namun diletakkan secara seimbang antara 

pendidikan agama dan pendidikan yang bersifat 

kebendaan. Sementara Muhammad Abduh 

memandang bahwa ekspansi Barat terhadap dunia 

Islam hanya bisa dijawab dengan meningkatkan 

standar moral dan intelektual.25 

Gagasan pembaharuan di bidang pendidikan 

yang menghilangkan dikotomi pendidikan umum 

dan pendidikan agama pada hakikatnya merupakan 

terobosan besar dan sangat fundamental karena 

dengan itu Muhammadiyah ingin menyajikan 

pendidikan yang utuh, pendidikan yang seimbang 

yakni pendidikan yang dapat melahirkan manusia 

utuh dan seimbang kepribadiannya, tidak terbelah 

menjadi manusia yang berilmu umum saja atau 

berilmu agama saja 

3. Perkembangan Pendidikan Modern 

Muhammadiyah 

Muhammadiyah memiliki dasar pemikiran 

organisasi yang berlandaskan Al-Qur’an dan Al-

Hadist. Seperti kebanyakan organisasi ke-Islaman 

yang lain, aspek-aspek inti ajaran Islam pada 

25 M.T Arifin, Muhammadiyah: Potret Yang Berubah. ...... 

hlm. 75 



112 Jurnal al–Hikmah vol. 9 no. 1 Maret 2021 97~114 

 

 

Muhammadiyah adalah akidah, ibadah, 

akhlak dan mu’amalat dunyawiyyat 

(kemasyarakatan).26 

Dalam menghadapi perkembangan 

zaman, Muhammadiyah menyeimbangkan 

antara aspek-aspek inti diatas dengan 

menggunakan akal pikiran (ijtihad) demi 

menjaga kemashlahatan perkembangan 

Islam. Namun, penggunaan akal dalam 

mengkaji hal-hal yang berkaitan dengan 

aspek tersebut sebisa mungkin tetap pada 

jalur yang sekiranya tidak melenceng 

terlampau jauh dari kaidah Islam. 

Pada era 1990-an, Muhammadiyah 

mengalami kehilangan jati dirinya sebagai 

organisasi pembaharu. Muhammadiyah 

terlihat lesu, seolah-olah Muhammadiyah 

menjadi organisasi yang tradisionalis 

bukan sebagai organisasi pembaharu. 

Ketika Nahdlatul Ulama (NU) memajukan 

diri dengan memunculkan Bank 

Perkreditan Rakyat (BPR) Nusumma yang 

bekerjasama dengan Summa Group, 

Muhammadiyah masih berkutat dengan 

persoalan-persoalan yang lebih 

tradisionalis seperti bunga bank.27 

Muhammadiyah menyadari 

keberlangsungan modernisasi yang akan 

dihadapi umat Islam di Indonesia, yang 

kemudian dibahas pada muktamar ke-42 

di Yogyakarta pada tanggal 15-19 

Desember 1990 dilakukan pembahasan 

mengenai modernisasi yang akan terus 

berlangsung di Indonesia. Hal ini berkaitan 

                                                             
26 Nur Achmad & Pramono U. Tanthowi, 

Muhammadiyah Digugat, (Jakarta: Penerbit 

Harian Kompas, 2000), hal. 9. 

dengan organisasi Muhammadiyah sebagai 

organisasi yang membawa pembaharuan, 

sebagaimana wujud Muhammadiyah pada tahun-

tahun awal berdirinya. 

Pendirian organisasi Muhammadiyah sangat 

dipengaruhi oleh pembaharuan-pembaharuan Islam 

yang berada di Timur Tengah seperti misalnya 

pembaharuan yang dilakukan oleh Muhammad 

Abduh. Sebenarnya, inti daripada modernisme Islam 

yang paling mendasar terletak pada bidang 

pendidikan. Apabila Muhammadiyah berkenan 

untuk melakukan modernisasi Islam yang tidak 

melenceng dari Al-Qur’an dan Al-Hadist tentunya 

Muhammadiyah harus mendirikan lembaga-

lembaga pendidikan yang berlandaskan tata cara 

modern Barat. Hal inilah yang kemudian memajukan 

image Muhammadiyah sebagai organisasi 

pembaharuan, dengan mendirikan lembaga 

pendidikan dengan sistem Barat. Namun, sangat 

disayangkan modernisasi yang dilakukan oleh 

Muhammadiyah hanya berbatas kepada sesuatu 

yang praksis saja (seperti pendirian sekolah, rumah 

sakit, dll), tidak berlanjut kepada hal-hal yang 

bersifat ideologis, dengan kata lain pembaharuan 

yang dilakukan Muhammadiyah sedikit melupakan 

penggunaan metode ijtihad yang menekankan pada 

akal kontekstual dan rasional. Muhammadiyah yang 

berkembang pada era 80-90an “melupakan” 

reformasi ijtihad, dan terlalu sibuk dengan masalah 

“rutinitas” organisasi. 

Terhitung sejak tahun 1985 sampai pada 

muktamar Muhammadiyah ke-42 1990, terdapat 

berbagai perbincangan mengenai pembaharuan 

Muhammadiyah yang dinilai sudah tidak sesuai lagi 

27 Ibid....Hlm. 21 

 



M. Nasirudin & Moch Dzu Izzin, Modernisasi Pendidikan Islam Muhammadiyah 113 

 

 

untuk menjawab tantangan zaman. 

Semangat organisasi pembaharu untuk 

melakukan pembaharuan sangat kuat 

pada muktamar Muhammadiyah  ke-42. 

Setelah penyelenggaraan muktamar 

Muhammadiyah ke-42, terlihat adanya 

perubahan dalam tubuh Muhammadiyah, 

seperti pergeseran figur-figur 

kepemimpinan dari ulama dan wiraswasta 

menjadi figur guru dan birokrat atau 

pegawai negeri.28 

Perubahan figur pada tubuh 

Muhammadiyah ini tentunya merupakan 

salah satu jawaban Muhammadiyah 

terhadap perkembangan zaman, para 

birokrat dan guru yang agamis ini 

digunakan sebagai penjalin antara 

perkembangan dengan rasionalitas. 

Perkembangan yang digunakan dua 

macam figur pemimpin ini tentunya 

diperlukan untuk keberlangsungan 

kekuatan organisasi yang mau tidak mau 

nantinya akan berhadapan dengan rakyat 

dan pemerintahan yang mengikuti 

perkembangan zaman, sehingga ke-

“konservatifan” Muhammadiyah dapat 

diatasi dari dalam dan dari luar organisasi. 

Kesimpulan 

Berdasarkan hasil uraian dan 

pembahasan, maka dapat disimpulkan 

bahwa: 

1. Sejarah terbentuknya Muhammadiyah; 

a) Faktor Intern; Di Indonesia sikap 

taklid ditopang oleh sistem pendidikan 

Islam yang terdapat dalam lembaga pendidikan 

yang disebut pengajian Al-Quran dan pengajian 

kitab. Di dalam lembaga pendidikan ini diberikan 

pelajaran fiqih yang kesemuanya mengacu 

kepada pola pemikiran al-Syafi’i. Metode yang 

diterapkan sangat menunjang pemberian bahan 

yang mengarah pada pola pembelajaran satu 

arah, dimana aktivitas pembelajaran berada di 

tangan Kiai, sedangkan murid bersikap pasif 

menyimak dan membuat catatan, tanpa bertanya, 

apalagi membantah apa yang dikatakan Kiai. 

Kharisma yang dimiliki Kiai serta penghormatan 

yang diberikan padanya berdampak pada 

kepasifan tersebut. b) Faktor ekstern; yang 

melatarbelakangi lahirnya Muhammadiyah 

disebabkan oleh politik penjajahan kolonial 

Belanda yang terdeteksi dalam sistem pendidikan 

kolonial serta usaha westernisasi dan 

kristenisasi.    

2. Tokoh-tokoh berpengaruh Muhammadiyah; K.H 

Ahmad Dahlan, Ibrahim, Hisyam, Mas Mansur, 

Bagus Hadikusumo, A.R. Sutan Mansur, Junus 

Anies, Ahmad Badawi, Abdul Razak, Ahmad 

Azhar, M. Amien Rais, dan Ahmad Syafi’i Ma’arif. 

3. Gerakan pembaharuan yang dilakukan 

Muhammadiyah sebagai salah satu lembaga 

pembaharu pendidikan terbesar di Indonesia; 1) 

Pendidikan Integralistik, 2) Mengadopsi 

Substansi dan Metodologi Pendidikan Modern 

Belanda dalam Madrasah-madrasah Pendidikan 

Agama, 3) Memberi Muatan Pengajaran Islam 

pada Sekolah-sekolah Umum Modern Belanda, 

dan 4)  Menerapkan Sistem Kooperatif dalam 

Bidang Pendidikan. 

4.  

 

                                                             
28 Nur Achmad & Pramono U. Tanthowi, 

Muhammadiyah Digugat....Hlm. 69 



114 Jurnal al–Hikmah vol. 9 no. 1 Maret 2021 97~114 

 

 

 
Bibliography 

 

Achmad, Nur & Pramono U. Tanthowi, Muhammadiyah Digugat, (Jakarta: Penerbit Harian 
Kompas, 2000),  

Arifin, M.T. Muhammadiyah: Potret yang Berubah, Surakarta : Institut Gelanggang Pemikiran 
Filsafat Sosial Budaya dan Kependidikan, 1990 

Ali, A. Mukti.  Alam Pikiran Islam Modern di Timur Tengah. Jakarta : Djambatan 1995. 

----------. Alam pikiran Modern di Indonesia, Jakarta: Bulan Bintang, tth. 

----------. The Muhammadiyah Movement. Montreal: McGill University, 1957. 

Basya, M. Hilaly. Muhammadiyah dan Indonesia Modern, http://artikel media.blogspot.com 
/2009/11/ muhammadiyah-dan-indonesia-modern.html diakses tanggal 4 November 
2017 

Djainuri, Achmad. Ideologi Kaum Modernis: Melacak Pandangan Keagamaan Muhammadiyah 
Periode Awal. Surabaya: LPAM, 2002.  

Hadikusumo, Djarnawi. Dari Jamaluddin al Afghani sampai KH. Ahmad Dahlan sampai KH. Mas 
Mansur. Yogyakarta: Persatuan, t.t.  

Jamil, M. Mukhsin. dkk, Nalar Islam Nusantara, Studi Islam ala Muhammadiyah, al-Irsyad, 
Persis, dan NU, Jakarta: Depag RI, Dirjen Pendidikan Islam, dan Dirpen Tinggi Islam, 
2007. 

Lubis, Arbiyah. Pemikiran Muhammadiyah dan Muhammad Abduh, Suatu Studi Perbandingan, 
Jakarta: Bulan Bintang, 1993 

Majid, Nurcholis. Khazanah Intelektual Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 1984. 

Mulkhan, Abdul Munir, Pemikiran KH. Ahmad Dahlan dan Muhammadiyah, Jakarta: Bumi 
Aksara, 1990 

Nirwana, Dzikri. Modernisasi Pendidikan Islam di Indonesia, Kudus : EDUKASI, Vol. 7, Nomor 
2, Juli-Desember 2010 

Shihab, Alwi. Membendung Arus, Respon Gerakan Muhammadiyah Terhadap Penetrasi Misi 
Kristen di Indonesia, Bandung: Mizan, 1998.  

Pasha, Kamal. Muhammadiyah Sebagai Gerakan Islam: Dalam Perspektif Historis dan 
Ideologis, Jakarta: Tanpa nama penerbit, 2000 

Wirjosukarto, Amir Hamzah. Pembaharuan Pendidikan dan Pengajaran Islam, Jember: Mutiara 
Offset, 1985. 

***** 

http://artikel/

